
 ב"ה

 Campagne d’étude de la Torah  

Si’ha BeIyoune 
 YITRO – La grandeur des femmes d’Israël 

Basé sur Likouté Si’hot volume 31, première Si’ha sur Yitro  •   siha.beiyoune@loubavitch.fr 

Introduction : 
Dans les Parachiot précédentes, nous avons appris comment 
les enfants d’Israël sont sortis finalement d’Egypte, 
traversèrent la mer et étaient dans le désert. Dans notre 
Paracha, on raconte comment les enfants d’Israel se 
préparent spirituellement à l’approche du don de la Torah. 
Le 1er Sivane, ils arrivent près du mont Sinaï et ils 
commencent à se préparer davantage au don de la Torah. 
Le 2 Sivan, D.ieu parle à Moché et lui dit : « Ainsi tu diras 
à la maison de Yaakov et tu raconteras aux enfants 
d’Israël », puis D.ieu donne Moché une série d’instructions 
concernant le don de la Torah. 
On ne va pas s’arrêter aujourd’hui sur les instructions que 
D.ieu donna à Moché, mais plutôt sur l’introduction 
intéressante par laquelle D.ieu commence ses instructions - 
« Ainsi tu diras à la maison de Yaakov et tu raconteras aux 
enfants d’Israël ». – Il y a là un enseignement fondamental 
sur la différence dans la façon dont on enseigne la Torah 
aux femmes par rapport aux hommes. 
Nous allons étudier aujourd’hui deux approches, diamétra-
lement opposées, en passant par une question fondamentale : 
la différence de méthode d’étude entre les hommes et des 
femmes est-elle due à une faiblesse des femmes, ou bien au 
contraire, à une très qualité qui leur est exclusive ! 
Tout au long de la Si’ha, nous verrons comment le Rabbi 
encourage la seconde approche, que l’étude des femmes 
dépasse celle des hommes, d’une certaine façon. 
Le cours est basé sur une Si’ha que le Rabbi édita à 
l’occasion du 22 Chevat 5749, premier anniversaire du 
départ de son épouse la Rabbanite ‘Haya Mouchka a’’h. Ce 
cours est, bien entendu, dédié à l’élévation de sa sainte âme. 

Référence 1 : 
Sur le verset « ainsi tu diras à la maison de Yaakov et 
tu raconteras aux enfants d’Israël » se posent deux 
questions : 

1. Qui sont « Beth Ya’akov - la maison de 
Ya’akov » et qui sont les « Bné Israël - 
enfants d’Israël » ? S’agit-il de deux 
catégories de juifs ? 

2. Quelle est la différence entre « tu diras » et 
« tu raconteras ? S’agit-il de deux catégories 
de paroles ? 

Le Me’hilta1 explique : « Beth Ya’akov ce sont les 
femmes et Bné Israël ce sont les hommes. Une autre 
explication : tu diras de manière douce les 
enseignements principaux aux femmes et tu parleras2 
des détails, des précisions aux hommes. 

                                                                            
1 Midrach composé par Rabbi Ychmaël et ses élèves, à l’époque 
des maitres de la Michna. 
2 Le terme en hébreu « Tomar » (pour les femmes) désigne une 
parole douce, alors que le terme « Taguid » (pour les femmes), 
désigne une parole dure, « comme des veines » (Rachi). 

Le Midrach Rabba3 explique : Beth Ya’akov, ce sont 
les femmes auxquelles tu diras les enseignements 
principaux qu’elles peuvent entendre, et Bné Israël ce 
sont les hommes auxquels tu diras les précisions 
qu’ils peuvent entendre. 
Bien que ces deux explications aient l’air similaires, il 
y a en fait une différence fondamentale entre ces deux 
commentateurs sur la question suivante : qu’est-ce 
que Moché a dit aux femmes ? 
Selon le Midrach, Moché ne leur dit que les « têtes de 
chapitres » (les grandes lignes de la Torah), et selon le 
Me’hilta, Moché leur dit aussi des choses douces (il 
leur expliqua la supériorité de leurs Mitsvot et les 
récompenses qui y sont associées). 
Une question se pose : pourquoi ne sont-ils pas 
d’accord ? Quel est le point de divergence entre eux ? 

Référence 2 : 
En réalité, le Me’hilta et le Midrach Rabba sont en 
désaccord, sur un point plus général : 
Pourquoi à priori il y a besoin de faire une différence 
dans la façon dont on enseigne aux femmes par 
rapport aux hommes ? (avec des paroles douces ou 
dures) Est-ce dû à la différence de nature qu’il existe 
entre les hommes et les femmes ? Ou à une autre 
raison ?  
Selon le Midrach Rabba, la raison pour laquelle on 
enseigne différemment est lié avec celui qui reçoit 
l’enseignement - ses facultés. Les facultés d’un 
homme et d’une femme étant différentes entrainent 
deux manières différentes de leur transmettre les 
enseignements de la Torah. 
Selon le Me’hilta, la raison pour laquelle on enseigne 
différemment est liée avec l’enseignement en lui-
même : La Torah elle-même demande à ce que l’on 
enseigne d’abord aux femmes les lois principales et 
ensuite seulement les précisions aux hommes. 

Référence 3 : 
Pour comprendre cela, on va tout d’abord s’arrêter sur 
une question importante : 
Pourquoi est-ce que l’on enseigne aux femmes que les 
« têtes de chapitres » ? Est-ce à cause de leur 
faiblesse ? Est-ce qu’elles ne sont pas capables de 
garder les détails comme les hommes ? 
Ou bien, est ce que en leur disant uniquement les 
grandes lignes, elles comprennent de par elles même 
les détails ?  

                                                                            
3 Composition de dix Midrachim différents, de l’époque des 
maitres de la Guemara. 



Ainsi il y a deux façons de comprendre la notion de 
« têtes de chapitres » 

1. La Guemara dit : « Un homme enseignera 
toujours à son élève par le chemin le plus 
court ». 
Lorsqu’un Rav enseigne, il ne peut pas 
immédiatement donner de longues expli-
cations, car l’élève est encore faible et n’est 
pas prêt à recevoir de longues explications. 
C’est pourquoi le maître va d’abord de 
manière concise relever et expliquer les 
points principaux que l’élève peut assimiler à 
ce stade. 

2. D’autre part, il est connu que la Michna est 
considérée comme « têtes de chapitres », les 
grandes lignes desquelles découlent les 
enseignements de la Guemara. 
Et ceci n’est pas dû au fait que la Michna est 
un niveau plus faible que celui de la 
Guemara, mais au contraire parce que de la 
Michna aussi brève on peut comprendre 
énormément d’autres détails. 

Nous retrouvons également cette deuxième approche 
au don de la Torah : les deux premiers 
commandements ont d’abord été donnés de la bouche 
de D.ieu Lui-même, et de ces deux commandements 
découlent tous les autres commandements.  
Ainsi qu’il est expliqué dans le Tanya, que du premier 
commandement (« Je suis l’Eternel ton D.ieu ») 
découlent les 248 Mitsvot positives, et du second 
commandement (« Tu n’aurais point d’autres divinités 
autre que Moi ») découlent les 365 Mitsvot négatives. 
On voit ici clairement, que comme la deuxième 
approche sur les « têtes de chapitres » - tout démarre 
d’un puissant principe de base, duquel découlent tous 
les détails. 

Référence 4 : 

Ainsi on comprendra la différence entre le Midrach et 
le Me’hilta : 
Le Midrach insiste sur le fait que l’on enseigne aux 
femmes les « têtes de chapitres », seulement « ce 
qu’elles sont en mesure d’entendre (et comprendre) », 
car leur esprit ne serait pas adapté à l’avalanche de 
détails Talmudiques et pointilleux. 
Par contre, d’après la Me’hilta, on enseigne aux 
femmes les « têtes de chapitres », qui détiennent 
l’essence de la Torah, les points principaux desquels 
découlent tous les détails enseignés ensuite aux 
hommes ! 
[Dans la suite de notre étude, nous suivrons 
principalement l’avis du Me’hilta, qui correspond 
davantage à la particularité de l’approche de notre 
génération, qui est proche de la venue du Machia’h]. 

Référence 5 : 
Ainsi, d’après ces deux opinions, nous pouvons 
expliquer une raison bien différente, pour laquelle les 

femmes sont exemptées des commandements positifs 
qui dépendent du temps4 : 

- D’après le Midrach, la raison serait du fait 
d’une « lacune » des femmes, elles ne 
peuvent accomplir ces commandements, par 
manque de temps (car elles ont la mission et 
charge de s’occuper de leur famille). 

- D’après le Me’hilta, il y a là une grande 
nouveauté : étant donné que furent donnés 
aux femmes les « têtes de chapitres », c’est-à-
dire les principes fondamentaux de toute la 
Torah, les femmes ont donc un lien avec 
l’intégralité de la Torah ! 
Elles sont certes exemptées de 
l’accomplissement de certaines Mitsvot, 
mais elles reçurent bien la Torah et toutes ses 
Mitsvot. 

A quoi cela pourrait bien leur servir d’être liées à des 
Mitsvot qu’elles ne vont pas accomplir ? 
En effet, le AriZal explique que lorsque le mari 
accomplit une Mitsva, il n’est pas nécessaire que la 
femme l’accomplisse également car « elle est déjà 
associée dans la Mitsva de son mari ». 
Ainsi est-il mentionné dans le Zohar : « L’union d’un 
homme et d’une femme est appelée ‘un’, l’homme 
sans la femme est appelé la moitié d’un corps ». C’est 
pourquoi la femme profite à part égale des Mitsvot 
qu’accomplit son mari, sa moitié. 
Ce sujet ne concerne pas uniquement les femmes 
mariées, mais également les jeunes filles juives, qui 
ne sont pas encore mariées :  
Car étant donné que l’homme et la femme forment 
une seule et même âme, chacune et chacun 
indépendamment n’est qu’un demi-corps, il en 
résulte que même avant l’union des deux moitiés, les 
Mitsvot de l’homme sont déjà comptabilisées pour sa 
deuxième moitié, sa future épouse. 

Référence 6 : 

Une question se pose : Pourquoi les femmes eurent-
elles ce grand mérite de recevoir les « têtes de 
chapitres », les principes fondamentaux desquels 
découle toute la Torah ? 
Ce mérite exprime en fait la particularité du service 
de D.ieu des femmes par rapport à celui des hommes : 
la confiance en D.ieu et la crainte de D.ieu sont plus 
dévoilés et plus évidents chez la femme, car les 
femmes ont un lien fort et profond avec D.ieu. 
Elles ressentent le lien avec D.ieu, tel que D.ieu Lui-
même le ressent ! 

Référence 7 : 
Nous comprenons ainsi la différence dans le lien avec 
le peuple Juif que transmet le père ou la mère à son 
enfant : 

                                                                            
4 Exemple : mettre les Tefillines, une Mitsva qui ne peut être 
accomplie que le jour. 



- La mère transmet l’appartenance même au peuple 
Juif ou non : la judéité de l’enfant dépend de sa mère. 
- Le père transmet à l’enfant son affiliation : 
l’appartenance aux différentes lignées du peuple Juif 
(Cohen, Lévi ou Israël).  
La mère détermine l’Essence du lien de son enfant 
avec le peuple Juif, alors que le père fixe le détail du 
lien de l’enfant avec les lignées du peuple Juif.  
Etant donné que D.ieu donna la Torah au peuple Juif 
exclusivement, et que l’appartenance à ce peuple Juif 
dépend de la mère, c’est pourquoi les femmes (les 
mères) méritèrent que leur soient enseignés les « têtes 
de chapitres », les principes fondamentaux liés avec 
l’Essence de la Torah, par des Mitsvot telles que la 
confiance en D.ieu et la crainte de D.ieu. 
Cependant les hommes (les pères) qui fixent les 
détails de l’affiliation de l’enfant, reçurent plutôt les 
détails de la Torah et des Mitsvot. 
Ainsi nous comprenons la raison profonde pour 
laquelle les femmes sont exemptes des Mitsvot 
positives liées avec le temps. 
Il y a en effet deux catégories de Mitsvot : 

1. Les Mitsvot liées avec le temps, qui doivent 
être réalisées en un moment précis (telles que 
mettre les Téfilines, les Tsitsits etc.).  

2. Les Mitsvot négatives et les Mitsvot positives 
qui ne sont pas liées avec le temps mais qui 
sont au-delà des limites du temps (telles que 
l’amour de D.ieu, la croyance en D.ieu). 

Etant donné que les femmes sont liées avec les 
principes généraux et fondamentaux de la Torah et 
des Mitsvot, elles sont donc exemptes des Mitsvot 
liées aux détails et limites du temps. 

Référence 8 : 

Il est enseigné dans Nos Prophètes : « Comme aux 
jours de ta sortie d’Egypte, Je montrerai des 
Merveilles » (pour la délivrance future). 
Ainsi, de même que pour la Sortie d’Egypte, la 
Guémara enseigne que c’est « par le mérite des 
femmes justes de la génération que le peuple Juif fut 
libéré d’Egypte », et qu’ainsi tout le peuple Juif, 
hommes, femmes et enfants, reçurent la Torah. 
De même, pour la délivrance future, c’est par le 
mérite des Femmes Justes de notre génération que 
nous sortirons de cet exil et mériterons d’apprendre la 
Torah du Machia’h, qui nous enseignera la Torah de 
manière claire et limpide, il nous enseignera alors le 
« Grand Principe » de l’Essence de la Torah, et ainsi 
sera dévoilée l’Essence profonde de la Torah, très 
prochainement, de nos jours. Amen ! 
 

Complément – Le coin de la Hala’ha : 
(Publié dans la Sidra de la Semaine, Balak 5774) 
Les femmes sont-elles astreintes à l’étude de la Torah ? 
Tous les décisionnaires s’accordent pour affirmer que 
les femmes sont exemptes de la Mitsva d’étudier la Torah. 

La Guemara affirme (Sotah 20a) : «Quiconque enseigne la 
Torah (orale) à sa fille est considéré comme s’il lui 
enseignait des frivolités». 
Dans les générations précédentes, on préférait enseigner aux 
filles la tradition familiale, à la maison. On ne 
s’approfondissait pas dans l’étude pour les filles. Il existait 
des exceptions et on connaît des noms 
de femmes remarquables par leur piété qui étudiaient la 
Torah, apportant ainsi bénédiction et bénéfice à leur famille 
et la communauté. 
Une génération entière se distingua particulièrement : celle 
du roi ‘Hizkiya : les filles comme les garçons étaient 
imbattables dans leur connaissance des lois les plus 
compliquées - apparemment par crainte que la Torah ne soit 
oubliée comme cela avait été imposé du temps de son 
prédécesseur, le roi A’haz. 
Le même problème se pose dans notre génération menacée 
d’oubli ; donc la solution doit être semblable. Voici les 
arguments qui plaident en faveur de l’étude de la Torah par 
les filles et femmes : 
- De nos jours, il n’est possible de saisir correctement les lois 
juives que par une étude approfondie : la création d’écoles 
pour filles a sauvé l’éducation dans le peuple juif. 
- Une grande partie de l’éducation dans le domaine de la loi 
juive – même pour les garçons – passe par les femmes. De 
plus, l’enfant pose d’habitude ses questions à sa mère et il 
faut donc qu’elle possède des connaissances même dans des 
domaines qui ne la concernent pas directement, comme par 
exemple les Tsitsits. 
- La femme qui aide son mari et ses enfants à étudier la 
Torah est considérée comme si elle avait elle-même 
l’obligation d’étudier et s’en acquittait (Metsouva Veossa). 
- Les filles sont constamment soumises à l’étude des 
« frivolités » quand elles étudient les matières profanes : il 
est donc nécessaire de les munir d’arguments et de matières 
à réflexion du domaine de la Torah. 
- Les femmes et filles ont la Mitsva de croire en D.ieu, 
d’aimer D.ieu et de Le craindre etc. Or, pour cela, il est 
nécessaire – surtout dans notre génération – d’étudier 
profondément les textes fondamentaux de l’éthique juive, en 
particulier de la ‘Hassidout, de la pensée juive et de la 
morale, de la foi et de l’importance des Mitsvot. 
Adapté par Mme Feiga Lubecki, d’après Rav Yossef 
Ginsburgh (Si’at Hachavoua N° 1430) 
 

Complément – Histoire sur la Rabbanite : 
(Publiée dans la Sidra de la Semaine, Yitro 5775) 
« Madame Schneerson de President Street » 
Ayant eu l’occasion de rendre visite à la regrettée Rabbanite 
‘Haya Mouchka, l’épouse du Rabbi, M. Jules Lassner fut 
profondément impressionné par sa chaleureuse hospitalité et 
l’intérêt qu’elle manifestait envers chacun de ses visiteurs. Un 
dimanche matin, alors qu’il passait (comme des centaines 
d’autres Juifs) devant le Rabbi qui distribuait des dollars à 
remettre à la Tsedaka, il s’arma de courage et déclara au Rabbi 
: « Après avoir eu le privilège de rencontrer votre épouse, je 
comprends le proverbe : ‘Derrière chaque grand homme, il y a 
une femme exceptionnelle !’ ». Le Rabbi sourit, visiblement 
heureux de la remarque… 
De fait, on connaît peu de détails sur la Rabbanite qui avait 
pourtant été la fille d’un Rabbi puis l’épouse d’un Rabbi mais 
qui fuyait les honneurs et préférait rester chez elle plutôt que 
d’attirer l’attention en se rendant à la synagogue ou dans 
d’autres endroits où elle serait peut-être reconnue. On raconte 



même qu’une fois elle fut abordée dans la rue par deux jeunes 
filles Loubavitch qui lui demandèrent naïvement si elle 
allumait les bougies de Chabbat, ignorant qu’elles 
s’adressaient en fait à l’épouse de celui qui avait initié cette 
campagne de Mitsvot ! 
Elle se dévouait entièrement au Rabbi, l’attendait le soir pour 
prendre avec lui le dîner, même quand il arrivait très tard après 
avoir reçu en audience privée des dizaines de visiteurs avec 
leurs soucis et leurs problèmes. Il arrivait que le Rabbi ne 
rentre chez lui qu’au milieu de la nuit ou même à l’aube mais 
elle l’attendait car elle n’envisageait pas une seconde que son 
mari rentre et mange un repas froid tout seul. Ceci nous 
rappelle Tsipora, l’épouse de Moché Rabbénou (Moïse notre 
maître) qui sacrifia sa vie de couple afin que Moché puisse se 
consacrer entièrement au peuple juif. Imaginez combien elle 
aurait pu être fière de voir son mari se lever contre le Pharaon, 
prophétiser, guider le peuple juif dans le désert du Sinaï, 
transmettre les Dix Commandements… mais elle préféra 
permettre à son mari d’atteindre une proximité inégalée avec 
D.ieu et se consacrer à régler les problèmes de la 
communauté. Sans son sacrifice, où serions-nous aujourd’hui 
? 
Une nuit d’hiver en 1966, vers trois heures du matin. Le Rabbi 
avait déjà quitté son bureau et était rentré chez lui - il n’y avait 
pas eu d’entrevues privées ce soir-là. 
C’est justement à cette heure-là qu’une femme téléphona, 
affolée, au secrétariat du Rabbi parce que son bébé était 
tombé, s’était blessé et les médecins étaient pessimistes : ils 
hésitaient quant à la procédure à adopter et elle demandait 
l’opinion du Rabbi. Le secrétaire s’excusa et déclara qu’elle 
devrait attendre le lendemain matin pour contacter le Rabbi. 
- Mais c’est une question de vie ou de mort ! s’exclama-t-elle. 
J’ai besoin d’une réponse maintenant ! 
Le secrétaire décida de téléphoner au Rabbi. Si quelqu’un 
répondait, il s’excuserait de déranger à une heure pareille. Très 
gêné, il composa le numéro. La Rabbanite décrocha le 
combiné : 
- Qui est-ce ? demanda-t-elle. 
Le secrétaire se présenta et immédiatement s’excusa : 
- Je sais que c’est inconvenant d’appeler à cette heure tardive 
mais je dois transmettre le message d’une dame très angoissée. 
Elle affirme que c’est une question de vie ou de… 
- Pourquoi vous excusez-vous ? demanda la Rabbanite. Au 
contraire ! Mon mari et moi-même avons été envoyés dans ce 
monde pour être au service des gens vingt-quatre heures par 
jour, sept jours sur sept ! Quand vous nous téléphonez, vous 
nous aidez à accomplir notre mission ! 
A part le message émouvant de dévouement impliqué par la 
Rabbanite, ce qui me frappe le plus est la manière si simple 
avec laquelle il était formulé. Non seulement elle se dévouait 
complètement aux autres mais de plus, elle disait : « Merci ! », 
merci pour cette occasion d’agir positivement. Dans son esprit 
et dans son cœur, ce n’était pas elle qui rendait service mais 
c’était les autres qui lui permettaient de remplir sa mission ! 
Nombreux sont ceux qui se sacrifient pour les autres mais 
combien d’entre eux ne ressentent pas au fond d’eux-mêmes 
une pointe de satisfaction ? La Rabbanite, elle, était tout à fait 
sincère quand elle parlait ainsi ! 
Mais quand la Rabbanite parlait des Chlou’him (émissaires) et 
de leurs épouses, les Chlou’hot, elle soupirait en évoquant les 
difficultés et les privations qu’ils et elles affrontaient dans 
leurs pays respectifs et elle parlait avec fierté de leurs 
accomplissements et mérites ! 
Rav Shmuel Lew de Londres raconte que, quand sa fille 
étudiait à New York dans une école Loubavitch, elle n’y avait 
aucune famille. Son grand-père, Reb Zalman Yaffe qui 
entretenait une chaleureuse relation avec la Rabbanite, 
mentionna devant elle que sa petite-fille se sentirait sans doute 

un peu triste en hiver, quand la famille célébrerait un mariage 
à Londres auquel elle ne pourrait pas assister. La Rabbanite le 
rassura : « Ne vous inquiétez pas pour elle, je serai en contact 
avec elle si D.ieu veut ! ». 
Des semaines passèrent mais la jeune fille n’eut aucune 
nouvelle de la Rabbanite. Ce n’est que plus tard qu’on apprit 
que la Rabbanite avait téléphoné à l’école en demandant à 
parler à Mademoiselle Lew. Ignorant qui était à l’autre bout du 
fil, la secrétaire répondit d’un ton de fonctionnaire : « Je suis 
désolée mais l’école ne permet pas aux élèves de recevoir des 
coups de téléphone ! ». (Qui se souvient du temps où personne 
ne rêvait même d’un téléphone portable personnel ?). La 
Rabbanite remercia la secrétaire sans insister, alors qu’il aurait 
suffi qu’elle décline son identité pour qu’on lui passe 
immédiatement la jeune fille en question ! Non, elle préféra 
utiliser d’autres moyens, donner encore d’autres coups de 
téléphone à d’autres personnes pour obtenir de ses nouvelles. 
Quand la Rabbanite passait des commandes auprès des 
différents commerçants du quartier, elle se présentait comme « 
Madame Schneersohn de President Street » – sans ajouter son 
titre de Rabbanite qui lui aurait sûrement valu un traitement de 
faveur. Elle donnait son nom et son adresse sans plus. Comme 
Tsipora, l’épouse de Moché, elle se comportait avec simplicité 
et humilité et c’était pour cette raison que Moché l’avait 
épousée, soulignent les commentateurs. 
Un vendredi après-midi, Sarah, la fille du docteur Robert 
Feldman rendit visite à la Rabbanite avec sa petite sœur. A 
cette époque Sarah entrait dans la période des Chidou’him 
(rencontres en vue du mariage) et en profita pour demander 
des conseils à la Rabbanite qui lui parla comme si elle était sa 
propre fille. 
Un peu plus tard, Sarah se fiança avec Rav Levi Shemtov et, 
grâce à son père, put annoncer personnellement la bonne 
nouvelle à la Rabbanite. De fait, la Rabbanite était déjà très 
malade mais n’en laissa rien paraître et, au contraire, 
manifesta une grande joie devant la jeune fille. Les deux 
fiancés prévoyaient de se rendre ensemble chez la Rabbanite 
mais on leur demanda de patienter quelques jours. 
La nuit où la Rabbanite fut amenée en urgence à l’hôpital, le 
22 Chevat 1988, le docteur Feldman l’accompagnait. La 
Rabbanite souffrait terriblement mais, au lieu de discuter de 
ses symptômes avec son médecin, elle lui posait des questions 
quant aux projets du futur couple, la date des fiançailles puis 
du mariage et l’avancement des préparatifs. 
C’est ainsi qu’elle passa ses derniers moments sur terre, 
remplissant sa mission de servir les gens autour d’elle 24 
heures par jour et sept jours sur sept. 
Mais l’histoire ne s’arrêta pas là : tout de suite après les sept 
jours de deuil, le Rabbi demanda au docteur Feldman quand 
les fiançailles devaient se dérouler. La réponse n’était pas 
simple car, de fait, cela avait été initialement prévu dans les 
trente jours de deuil. Le reculer à cause du décès de la 
Rabbanit n’était pas une mince affaire. Avant que le docteur 
Feldman ait pu répondre, le Rabbi déclara : « Les fiançailles 
doivent prendre place le jour prévu et on ne doit en rien 
diminuer ce qui était prévu ; au contraire, cela doit être encore 
plus grandiose ! De plus, ajouta le Rabbi en se démarquant de 
sa position habituelle quant à la taille des réceptions de ce 
genre, cela ne doit pas se passer dans la simplicité d’une 
maison mais dans une salle louée, avec de la musique (ce qui 
ne se faisait jamais pour une réception de ce genre !) Et 
surtout, cela doit se passer dans la joie ! ». 
Apparemment la Rabbanite continuait à accomplir sa mission 
sur terre même de sa place si élevée au Ciel. 
Le Rabbi prenait soin que son message continue… 
 
Rav Mendel Kalmenson, Belgravia - London, Chabad.org. 
Traduit par Mme Feiga Lubecki 


