n"a

Campagne d’étude de la Torah

Si’ha Belyoune
YITRO — La grandeur des femmes d’lsraél

Basé sur Likouté Si’hot volume 31, premiére Si’ha sur Yitro - siha.beiyoune@loubavitch.fr

Introduction :

Dans les Parachiot précédentes, nous avons appris comment
les enfants d’Israél sont sortis finalement d’Egypte,
traverserent la mer et étaient dans le désert. Dans notre
Paracha, on raconte comment les enfants d’lsrael se
préparent spirituellement a I’approche du don de la Torah.
Le ler Sivane, ils arrivent prés du mont Sinai et ils
commencent a se préparer davantage au don de la Torah.

Le 2 Sivan, D.ieu parle a Moché et lui dit : « Ainsi tu diras
a la maison de Yaakov et tu raconteras aux enfants
d’Israél », puis D.ieu donne Moché une série d’instructions
concernant le don de la Torah.

On ne va pas s’arréter aujourd’hui sur les instructions que
D.ieu donna a Moché, mais plutdt sur I’introduction
intéressante par laquelle D.ieu commence ses instructions -
« Ainsi tu diras a la maison de Yaakov et tu raconteras aux
enfants d’Israél ». — Il y a la un enseignement fondamental
sur la différence dans la fagon dont on enseigne la Torah
aux femmes par rapport aux hommes.

Nous allons étudier aujourd’hui deux approches, diamétra-
lement opposées, en passant par une question fondamentale :
la différence de méthode d’étude entre les hommes et des
femmes est-elle due a une faiblesse des femmes, ou bien au
contraire, & une tres qualité qui leur est exclusive !

Tout au long de la Si’ha, nous verrons comment le Rabbi
encourage la seconde approche, que I’étude des femmes
dépasse celle des hommes, d’une certaine facon.

Le cours est basé sur une Si’ha que le Rabbi édita a
I’occasion du 22 Chevat 5749, premier anniversaire du
départ de son épouse la Rabbanite ‘Haya Mouchka a’’h. Ce
cours est, bien entendu, dédié a I’élévation de sa sainte ame.

Référence 1:

Sur le verset « ainsi tu diras & la maison de Yaakov et
tu raconteras aux enfants d’Israél » se posent deux
questions :

1. Qui sont « Beth Ya’akov - la maison de
Ya’akov » et qui sont les « Bné Israél -
enfants d’lsraél » ? S’agit-il de deux
catégories de juifs ?

2. Quelle est la différence entre « tu diras » et
« tu raconteras ? S’agit-il de deux catégories
de paroles ?

Le Me’hilta® explique : « Beth Ya’akov ce sont les
femmes et Bné Israél ce sont les hommes. Une autre
explication tu diras de maniére douce les
enseignements principaux aux femmes et tu parleras?
des détails, des précisions aux hommes.

1 Midrach composé par Rabbi Ychmaél et ses éléves, a I’époque
des maitres de la Michna.
2 Le terme en hébreu « Tomar » (pour les femmes) désigne une

parole douce, alors que le terme « Taguid » (pour les femmes),
désigne une parole dure, « comme des veines » (Rachi).

Le Midrach Rabba® explique : Beth Ya’akov, ce sont
les femmes auxquelles tu diras les enseignements
principaux qu’elles peuvent entendre, et Bné Israél ce
sont les hommes auxquels tu diras les précisions
qu’ils peuvent entendre.

Bien que ces deux explications aient I"air similaires, il
y a en fait une différence fondamentale entre ces deux
commentateurs sur la question suivante : qu’est-ce
gue Moche a dit aux femmes ?

Selon le Midrach, Moché ne leur dit que les « tétes de
chapitres » (les grandes lignes de la Torah), et selon le
Me’hilta, Moché leur dit aussi des choses douces (il
leur expliqua la supériorité de leurs Mitsvot et les
récompenses qui y sont associées).

Une question se pose: pourquoi ne sont-ils pas
d’accord ? Quel est le point de divergence entre eux ?

Référence 2 :

En réalité, le Me’hilta et le Midrach Rabba sont en
désaccord, sur un point plus genéral :

Pourquoi a priori il y a besoin de faire une différence
dans la facon dont on enseigne aux femmes par
rapport aux hommes ? (avec des paroles douces ou
dures) Est-ce dO a la différence de nature qu’il existe
entre les hommes et les femmes ? Ou a une autre
raison ?

Selon le Midrach Rabba, la raison pour laquelle on
enseigne différemment est lié avec celui qui recoit
I’enseignement - ses facultés. Les facultés d’un
homme et d’une femme étant différentes entrainent
deux manieres différentes de leur transmettre les
enseignements de la Torah.

Selon le Me’hilta, la raison pour laquelle on enseigne
difféeremment est liée avec I’enseignement en lui-
méme : La Torah elle-méme demande a ce que I’on
enseigne d’abord aux femmes les lois principales et
ensuite seulement les précisions aux hommes.

Référence 3:

Pour comprendre cela, on va tout d’abord s’arréter sur
une question importante :

Pourquoi est-ce que I’on enseigne aux femmes que les
« tétes de chapitres» ? Est-ce a cause de leur
faiblesse ? Est-ce qu’elles ne sont pas capables de
garder les détails comme les hommes ?

Ou bien, est ce que en leur disant uniqguement les
grandes lignes, elles comprennent de par elles méme
les détails ?

3 Composition de dix Midrachim différents, de I’époque des
maitres de la Guemara.



Ainsi il y a deux fagons de comprendre la notion de
« tétes de chapitres »

1. La Guemara dit : « Un homme enseignera
toujours a son éléve par le chemin le plus
court ».

Lorsqu’un Rav enseigne, il ne peut pas
immédiatement donner de longues expli-
cations, car I’éléve est encore faible et n’est
pas prét a recevoir de longues explications.

C’est pourquoi le maitre va d’abord de
maniére concise relever et expliquer les
points principaux que I’éléve peut assimiler a
ce stade.

2. D’autre part, il est connu que la Michna est
considérée comme « tétes de chapitres », les
grandes lignes desquelles découlent les
enseignements de la Guemara.

Et ceci n’est pas di au fait que la Michna est
un niveau plus faible que celui de la
Guemara, mais au contraire parce que de la
Michna aussi bréve on peut comprendre
énormément d’autres détails.

Nous retrouvons également cette deuxiéme approche
au don de la Torah: les deux premiers
commandements ont d’abord été donnés de la bouche
de D.ieu Lui-méme, et de ces deux commandements
découlent tous les autres commandements.

Ainsi qu’il est expliqué dans le Tanya, que du premier
commandement (« Je suis I’Eternel ton D.ieu»)
découlent les 248 Mitsvot positives, et du second
commandement (« Tu n’aurais point d’autres divinités
autre gue Moi ») découlent les 365 Mitsvot négatives.

On voit ici clairement, que comme la deuxieme
approche sur les « tétes de chapitres » - tout démarre
d’un puissant principe de base, duquel découlent tous
les détails.

Référence 4 :

Ainsi on comprendra la différence entre le Midrach et
le Me’hilta :

Le Midrach insiste sur le fait que I’on enseigne aux
femmes les «tétes de chapitres », seulement « ce
qu’elles sont en mesure d’entendre (et comprendre) »,
car leur esprit ne serait pas adapté a I’avalanche de
détails Talmudiques et pointilleux.

Par contre, d’aprés la Me’hilta, on enseigne aux
femmes les « tétes de chapitres », qui détiennent
I’essence de la Torah, les points principaux desquels
découlent tous les détails enseignés ensuite aux
hommes !

[Dans la suite de notre étude, nous suivrons
principalement I’avis du Me’hilta, qui correspond
davantage a la particularité de I’approche de notre
génération, qui est proche de la venue du Machia’h].

Référence s :

Ainsi, d’apres ces deux opinions, nous pouvons
expliquer une raison bien différente, pour laquelle les

femmes sont exemptées des commandements positifs
qui dépendent du temps* :

- D’apres le Midrach, la raison serait du fait
d’une «lacune » des femmes, elles ne
peuvent accomplir ces commandements, par
manque de temps (car elles ont la mission et
charge de s’occuper de leur famille).

- Dr’aprés le Me’hilta, il y a la une grande
nouveauté : étant donné que furent donnés
aux femmes les « tétes de chapitres », ¢’est-a-
dire les principes fondamentaux de toute la
Torah, les femmes ont donc un lien avec
I’intégralité de la Torah !

Elles sont  certes  exemptées de
I’accomplissement de certaines Mitsvot,
mais elles recurent bien la Torah et toutes ses
Mitsvot.

A quoi cela pourrait bien leur servir d’étre liées a des
Mitsvot qu’elles ne vont pas accomplir ?

En effet, le AriZal explique que lorsque le mari
accomplit une Mitsva, il n’est pas nécessaire que la
femme I’accomplisse également car « elle est déja
associée dans la Mitsva de son mari ».

Ainsi est-il mentionné dans le Zohar : « L’union d’un
homme et d’une femme est appelée ‘un’, I’homme
sans la femme est appelé la moitié d’un corps ». C’est
pourquoi la femme profite a part égale des Mitsvot
qu’accomplit son mari, sa moitié.

Ce sujet ne concerne pas uniquement les femmes
mariées, mais également les jeunes filles juives, qui
ne sont pas encore mariées :

Car étant donné que I’homme et la femme forment
une seule et méme &ame, chacune et chacun
indépendamment n’est qu’un demi-corps, il en
résulte que méme avant I’'union des deux moitiés, les
Mitsvot de I’nomme sont déja comptabilisées pour sa
deuxiéme moitié, sa future épouse.

Référence 6 :

Une question se pose : Pourquoi les femmes eurent-
elles ce grand mérite de recevoir les « tétes de
chapitres », les principes fondamentaux desquels
découle toute la Torah ?

Ce mérite exprime en fait la particularité du service
de D.ieu des femmes par rapport & celui des hommes :
la confiance en D.ieu et la crainte de D.ieu sont plus
dévoilés et plus évidents chez la femme, car les
femmes ont un lien fort et profond avec D.ieu.

Elles ressentent le lien avec D.ieu, tel que D.ieu Lui-
méme le ressent !

Référence 7:

Nous comprenons ainsi la différence dans le lien avec
le peuple Juif que transmet le pére ou la mere a son
enfant :

4 Exemple : mettre les Tefillines, une Mitsva qui ne peut étre
accomplie que le jour.



- La mere transmet I’appartenance méme au peuple
Juif ou non : la judéité de I’enfant dépend de sa mere.

- Le pére transmet a I’enfant son affiliation :
I’appartenance aux différentes lignées du peuple Juif
(Cohen, Lévi ou Israél).

La mére détermine I’Essence du lien de son enfant
avec le peuple Juif, alors que le pére fixe le détail du
lien de I’enfant avec les lignées du peuple Juif.

Etant donné que D.ieu donna la Torah au peuple Juif
exclusivement, et que I’appartenance a ce peuple Juif
dépend de la meére, c’est pourquoi les femmes (les
meres) mériterent que leur soient enseigneés les « tétes
de chapitres », les principes fondamentaux liés avec
I’Essence de la Torah, par des Mitsvot telles que la
confiance en D.ieu et la crainte de D.ieu.

Cependant les hommes (les peres) qui fixent les
détails de I’affiliation de I’enfant, recurent plutét les
détails de la Torah et des Mitsvot.

Ainsi nous comprenons la raison profonde pour
laquelle les femmes sont exemptes des Mitsvot
positives liées avec le temps.

Il'y a en effet deux catégories de Mitsvot :

1. Les Mitsvot liées avec le temps, qui doivent
étre réalisées en un moment précis (telles que
mettre les Téfilines, les Tsitsits etc.).

2. Les Mitsvot négatives et les Mitsvot positives
qui ne sont pas liées avec le temps mais qui
sont au-dela des limites du temps (telles que
I’amour de D.ieu, la croyance en D.ieu).

Etant donné que les femmes sont liées avec les
principes généraux et fondamentaux de la Torah et
des Mitsvot, elles sont donc exemptes des Mitsvot
liées aux détails et limites du temps.

Référence 8 :

Il est enseigné dans Nos Prophétes : « Comme aux
jours de ta sortie d’Egypte, Je montrerai des
Merveilles » (pour la délivrance future).

Ainsi, de méme que pour la Sortie d’Egypte, la
Guémara enseigne que c’est « par le mérite des
femmes justes de la génération que le peuple Juif fut
libéré d’Egypte », et qu’ainsi tout le peuple Juif,
hommes, femmes et enfants, recurent la Torah.

De méme, pour la délivrance future, c’est par le
mérite des Femmes Justes de notre génération que
nous sortirons de cet exil et mériterons d’apprendre la
Torah du Machia’h, qui nous enseignera la Torah de
maniére claire et limpide, il nous enseignera alors le
« Grand Principe » de I’Essence de la Torah, et ainsi
sera dévoilée I’Essence profonde de la Torah, tres
prochainement, de nos jours. Amen !

Complément - Le coin de la Hala’ha::
(Publié dans la Sidra de la Semaine, Balak 5774)
Les femmes sont-elles astreintes a I’étude de la Torah ?

Tous les décisionnaires s’accordent pour affirmer que
les femmes sont exemptes de la Mitsva d’étudier la Torah.

La Guemara affirme (Sotah 20a) : «Quiconque enseigne la
Torah (orale) a sa fille est considéré comme s’il lui
enseignait des frivolités».

Dans les générations précédentes, on préférait enseigner aux
filles la tradition familiale, a la maison. On ne
s’approfondissait pas dans I’étude pour les filles. Il existait
des  exceptions et on connait des  noms
de femmes remarquables par leur piété qui étudiaient la
Torah, apportant ainsi bénédiction et bénéfice a leur famille
et la communauté.

Une génération entiére se distingua particulierement : celle
du roi ‘Hizkiya: les filles comme les garcons eétaient
imbattables dans leur connaissance des lois les plus
compliquées - apparemment par crainte que la Torah ne soit
oubliée comme cela avait été imposé du temps de son
prédécesseur, le roi A’haz.

Le méme probléeme se pose dans notre génération menacée
d’oubli ; donc la solution doit é&tre semblable. Voici les
arguments qui plaident en faveur de I’étude de la Torah par
les filles et femmes :

- De nos jours, il n’est possible de saisir correctement les lois
juives que par une étude approfondie : la création d’écoles
pour filles a sauvé I’éducation dans le peuple juif.

- Une grande partie de I’éducation dans le domaine de la loi
juive — méme pour les garcons — passe par les femmes. De
plus, I’enfant pose d’habitude ses questions a sa mere et il
faut donc qu’elle posséde des connaissances méme dans des
domaines qui ne la concernent pas directement, comme par
exemple les Tsitsits.

- La femme qui aide son mari et ses enfants & étudier la
Torah est considérée comme si elle avait elle-méme
I’obligation d’étudier et s’en acquittait (Metsouva Veossa).

- Les filles sont constamment soumises a I’étude des
« frivolités » quand elles étudient les matiéres profanes : il
est donc nécessaire de les munir d’arguments et de matiéres
a réflexion du domaine de la Torah.

- Les femmeset filles ont la Mitsva de croire en D.ieu,
d’aimer D.ieu et de Le craindre etc. Or, pour cela, il est
nécessaire — surtout dans notre génération — d’étudier
profondément les textes fondamentaux de I’éthique juive, en
particulier de la ‘Hassidout, de la pensée juive et de la
morale, de la foi et de I’importance des Mitsvot.

Adapté par Mme Feiga Lubecki, d’aprés Rav Yossef
Ginsburgh (Si’at Hachavoua N° 1430)

Complément - Histoire sur la Rabbanite :

(Publiée dans la Sidra de la Semaine, Yitro 5775)
« Madame Schneerson de President Street »

Ayant eu I’occasion de rendre visite a la regrettée Rabbanite
‘Haya Mouchka, I’épouse du Rabbi, M. Jules Lassner fut
profondément impressionné par sa chaleureuse hospitalité et
I’intérét qu’elle manifestait envers chacun de ses visiteurs. Un
dimanche matin, alors qu’il passait (comme des centaines
d’autres Juifs) devant le Rabbi qui distribuait des dollars a
remettre a la Tsedaka, il s’arma de courage et déclara au Rabbi
. « Apres avoir eu le privilége de rencontrer votre épouse, je
comprends le proverbe : ‘Derriére chaque grand homme, il y a
une femme exceptionnelle !” ». Le Rabbi sourit, visiblement
heureux de la remarque...

De fait, on connait peu de détails sur la Rabbanite qui avait
pourtant été la fille d’un Rabbi puis I’épouse d’un Rabbi mais
qui fuyait les honneurs et préférait rester chez elle plutét que
d’attirer I’attention en se rendant a la synagogue ou dans
d’autres endroits ou elle serait peut-étre reconnue. On raconte



méme qu’une fois elle fut abordée dans la rue par deux jeunes
filles Loubavitch qui lui demanderent naivement si elle
allumait les bougies de Chabbat, ignorant qu’elles
s’adressaient en fait a I’épouse de celui qui avait initié cette
campagne de Mitsvot !

Elle se dévouait entiérement au Rabbi, I’attendait le soir pour
prendre avec lui le diner, méme quand il arrivait trés tard aprés
avoir regu en audience privée des dizaines de visiteurs avec
leurs soucis et leurs problémes. Il arrivait que le Rabbi ne
rentre chez lui qu’au milieu de la nuit ou méme a I’aube mais
elle I’attendait car elle n’envisageait pas une seconde que son
mari rentre et mange un repas froid tout seul. Ceci nous
rappelle Tsipora, I’épouse de Moché Rabbénou (Moise notre
maitre) qui sacrifia sa vie de couple afin que Moché puisse se
consacrer entierement au peuple juif. Imaginez combien elle
aurait pu étre fiére de voir son mari se lever contre le Pharaon,
prophétiser, guider le peuple juif dans le désert du Sinai,
transmettre les Dix Commandements... mais elle préféra
permettre a son mari d’atteindre une proximité inégalée avec
D.ieu et se consacrer a régler les problemes de la

communauté. Sans son sacrifice, ou serions-nous aujourd’hui
2

Une nuit d’hiver en 1966, vers trois heures du matin. Le Rabbi
avait déja quitté son bureau et était rentré chez lui - il n’y avait
pas eu d’entrevues privées ce soir-la.

C’est justement a cette heure-la qu’une femme téléphona,
affolée, au secrétariat du Rabbi parce que son bébé était
tombé, s’était blessé et les médecins étaient pessimistes : ils
hésitaient quant a la procédure a adopter et elle demandait
I’opinion du Rabbi. Le secrétaire s’excusa et déclara qu’elle
devrait attendre le lendemain matin pour contacter le Rabbi.

- Mais c’est une question de vie ou de mort ! s’exclama-t-elle.
J’ai besoin d’une réponse maintenant !

Le secrétaire décida de téléphoner au Rabbi. Si quelqu’un
répondait, il s’excuserait de déranger a une heure pareille. Trés
géné, il composa le numéro. La Rabbanite décrocha le
combiné :

- Qui est-ce ? demanda-t-elle.
Le secrétaire se présenta et immédiatement s’excusa :

- Je sais que c’est inconvenant d’appeler a cette heure tardive
mais je dois transmettre le message d’une dame treés angoissée.
Elle affirme que c’est une question de vie ou de...

- Pourquoi vous excusez-vous ? demanda la Rabbanite. Au
contraire ! Mon mari et moi-méme avons été envoyés dans ce
monde pour étre au service des gens vingt-quatre heures par
jour, sept jours sur sept ! Quand vous nous téléphonez, vous
nous aidez a accomplir notre mission !

A part le message émouvant de dévouement impliqué par la
Rabbanite, ce qui me frappe le plus est la maniére si simple
avec laquelle il était formulé. Non seulement elle se dévouait
compléetement aux autres mais de plus, elle disait : « Merci ! »,
merci pour cette occasion d’agir positivement. Dans son esprit
et dans son cceur, ce n’était pas elle qui rendait service mais
C’était les autres qui lui permettaient de remplir sa mission !

Nombreux sont ceux qui se sacrifient pour les autres mais
combien d’entre eux ne ressentent pas au fond d’eux-mémes
une pointe de satisfaction ? La Rabbanite, elle, était tout a fait
sincére quand elle parlait ainsi !

Mais quand la Rabbanite parlait des Chlou’him (émissaires) et
de leurs épouses, les Chlou’hot, elle soupirait en évoquant les
difficultés et les privations qu’ils et elles affrontaient dans
leurs pays respectifs et elle parlait avec fierté de leurs
accomplissements et mérites !

Rav Shmuel Lew de Londres raconte que, quand sa fille
étudiait & New York dans une école Loubavitch, elle n’y avait
aucune famille. Son grand-pére, Reb Zalman Yaffe qui
entretenait une chaleureuse relation avec la Rabbanite,
mentionna devant elle que sa petite-fille se sentirait sans doute

un peu triste en hiver, quand la famille célébrerait un mariage
a Londres auquel elle ne pourrait pas assister. La Rabbanite le
rassura : « Ne vous inquiétez pas pour elle, je serai en contact
avec elle si D.ieu veut ! ».

Des semaines passérent mais la jeune fille n’eut aucune
nouvelle de la Rabbanite. Ce n’est que plus tard qu’on apprit
que la Rabbanite avait téléphoné a I’école en demandant a
parler & Mademoiselle Lew. Ignorant qui était a I’autre bout du
fil, la secrétaire répondit d’un ton de fonctionnaire : « Je suis
désolée mais I’école ne permet pas aux éléves de recevoir des
coups de téléphone ! ». (Qui se souvient du temps ou personne
ne révait méme d’un téléphone portable personnel ?). La
Rabbanite remercia la secrétaire sans insister, alors qu’il aurait
suffi qu’elle décline son identit¢ pour qu’on lui passe
immédiatement la jeune fille en question ! Non, elle préféra
utiliser d’autres moyens, donner encore d’autres coups de
téléphone a d’autres personnes pour obtenir de ses nouvelles.

Quand la Rabbanite passait des commandes auprés des
différents commergants du quartier, elle se présentait comme «
Madame Schneersohn de President Street » — sans ajouter son
titre de Rabbanite qui lui aurait sirement valu un traitement de
faveur. Elle donnait son nom et son adresse sans plus. Comme
Tsipora, I’épouse de Moché, elle se comportait avec simplicité
et humilité et c’était pour cette raison que Moché I’avait
épousée, soulignent les commentateurs.

Un vendredi aprés-midi, Sarah, la fille du docteur Robert
Feldman rendit visite a la Rabbanite avec sa petite sceur. A
cette époque Sarah entrait dans la période des Chidou’him
(rencontres en vue du mariage) et en profita pour demander
des conseils a la Rabbanite qui lui parla comme si elle était sa
propre fille.

Un peu plus tard, Sarah se fianca avec Rav Levi Shemtov et,
grace a son pere, put annoncer personnellement la bonne
nouvelle a la Rabbanite. De fait, la Rabbanite était déja tres
malade mais n’en laissa rien paraitre et, au contraire,
manifesta une grande joie devant la jeune fille. Les deux
fiancés prévoyaient de se rendre ensemble chez la Rabbanite
mais on leur demanda de patienter quelques jours.

La nuit ou la Rabbanite fut amenée en urgence a I’hopital, le
22 Chevat 1988, le docteur Feldman I’accompagnait. La
Rabbanite souffrait terriblement mais, au lieu de discuter de
ses symptdmes avec son médecin, elle lui posait des questions
quant aux projets du futur couple, la date des fiancailles puis
du mariage et I’avancement des préparatifs.

C’est ainsi qu’elle passa ses derniers moments sur terre,
remplissant sa mission de servir les gens autour d’elle 24
heures par jour et sept jours sur sept.

Mais I’histoire ne s’arréta pas la : tout de suite apreés les sept
jours de deuil, le Rabbi demanda au docteur Feldman quand
les fiancailles devaient se dérouler. La réponse n’était pas
simple car, de fait, cela avait été initialement prévu dans les
trente jours de deuil. Le reculer a cause du décés de la
Rabbanit n’était pas une mince affaire. Avant que le docteur
Feldman ait pu répondre, le Rabbi déclara : « Les fiangailles
doivent prendre place le jour prévu et on ne doit en rien
diminuer ce qui était prévu ; au contraire, cela doit étre encore
plus grandiose ! De plus, ajouta le Rabbi en se démarquant de
sa position habituelle quant a la taille des réceptions de ce
genre, cela ne doit pas se passer dans la simplicité d’une
maison mais dans une salle louée, avec de la musique (ce qui
ne se faisait jamais pour une réception de ce genre !) Et
surtout, cela doit se passer dans la joie ! ».

Apparemment la Rabbanite continuait a accomplir sa mission
sur terre méme de sa place si élevée au Ciel.

Le Rabbi prenait soin que son message continue...

Rav Mendel Kalmenson, Belgravia - London, Chabad.org.
Traduit par Mme Feiga Lubecki



