
Selección de Alocuciones
del Rebe de Lubavitch

BESHALAJ
VOLUMEN XXVI - SIJÁ 3

SE PUBLICA EN OCASIÓN DE LA SEMANA 
DE SHABAT PARSHAT BESHALAJ 5786  

238
El "punto judío esencial" que activó en cada 

judío la ingesta del maná en el desierto



Bsd.

En esta Sijá el Rebe explica cómo el "punto judío esencial" que activó en cada judío 
la ingesta del maná en el desierto.

7 de Shevat 5786 

Textos   originales   en   idish  de  la  traducción  al  español: Likutéi Sijot
Vol. XXVI, (Idish) págs. 101 - 113

Traducción al hebreo cedida por Proyect Likkutei Sichos

Traducción, Edición y Revisión Final: 
Sijot en Español.

Diseño y diagramación: simjagrafonce@gmail.com



1Beshalaj

Bsd.

1. En nuestra Parashá, hacia el final de 
la “Parashá del maná”1, la Torá precisa2: 
“El ómer es la décima parte de la efá” (aprox. 
2,5 litros de capacidad). Esto parece, a primera 
vista, difícil de comprender: ¿por qué la Torá 
indica la medida del  ómer  recién al final de 
dicha sección, después de haber expuesto todos 
los detalles relativos al maná, incluso hasta su 
conclusión: “Los Hijos de Israel comieron el 
maná cuarenta años, hasta su llegada a una 
tierra habitada”3? Aparentemente, ello debería 
haberse consignado antes, al mencionarse por 
primera vez la medida del  ómer4 en relación 
con el maná5.

1	  Así se denomina en el comentario de Rashi a nuestra Parashá, Shemot 16:33. Tur y Shulján Aruj (y Shulján 
Aruj del Alter Rebe), Oraj Jaím, cap. 1, inc. 5 (cap. 10; y en la 2a ed., cap. 9). Y así en muchos Legisladores y 
comentaristas de la Torá (véase antes en este vol. XXVI de Likutéi Sijot, pág. 110 y en adelante, y en la nota 2, 
acerca del recitado de la Parashá del maná).

2	  Allí, 16:36.
3	  Allí, 16:35.
4	  Allí, 16:16 (o en los versículos posteriores), 16:18; 16:22.
5	  Así pregunta Rabeinu Bejáie sobre el versículo allí, 16:36. Alshij allí, 16:31 (pregunta XI). Y en más fuentes.

Beshalaj
Volumen XXVI  - Sijá 3

El "punto judío esencial" que activó en cada judío la 
ingesta del maná en el desierto

א. בפרשתנו, בסוף "פרשת המן", 
עשירית  "והעומר  הכתוב  מסיים 
מובן:  אינו  ולכאורה  הוא".  האיפה 
מפני מה הודיענו הכתוב את שיעור 
העומר רק בסוף הפרשה, לאחרי כל 
לאחר  ואף  המן,  ירידת  ועניני  פרטי 
דברי הסיום "ובני ישראל אכלו את 
המן ארבעים שנה עד בואם אל ארץ 
נושבת"? לכאורה הי' לו ללמדנו זאת 
לראשונה  כשנזכרה  בפרשה,  לעיל 

מדת העומר במן.

Espacio
para 

Dedicatorias



2 Likutéi Sijot

שכל  "מפני  כתב,  בחיי  רבינו 
ואחר  מן  ענינו של  הפרשה מבארת 
שהשלים הספור בעסקי המן הוצרך 
לפרש עתה באחרונה כמה השיעור".
דורש  זה  תירוץ  לכאורה  אבל 
ביאור: מפני מה שיעור העומר הוא 
ב"ענינו  פרט  ולא  עצמו,  בפני  דבר 

של מן" וב"ספור בעסקי המן"?
בזה  הכתוב  כוונת  אם  ואדרבה: 
של  )המדויק(  שיעורו  להודיע  רק 
שנדע  מבלי  כן  לפני  הנזכר  העומר 
שיעורו – הרי מצד טעם זה גופא הוה 
לי' להודיע זאת בפסוקים הקודמים, 
שכן כמות השיעור אינה דבר צדדי, 

אלא פרט הנוגע לתוכן הבנת הענין:
על  כמענה  באה  המן  ירידת 
אשר  ישראל"¹¹  בני  "תלונות 
הזה  המדבר  אל  אותנו  "הוצאתם 
להמית את כל הקהל הזה ברעב"¹², 
אשר על זה אמר הקב"ה¹¹ "שמעתי 
את תלונות בני ישראל וגו'", ובהמשך 
צוה  אשר  הדבר  "זה  נאמר¹³  לזה 
עומר  לפי אכלו  איש  ה' לקטו ממנו 
לגולגולת מספר נפשותיכם .. וימודו 

Rabeinu Bejáie6 lo explica así: “Porque 
toda la sección expone el asunto del maná; y 
una vez completado el relato sobre el maná, 
fue necesario precisar ahora, al final, cuál es 
la medida”7.

No obstante, esta respuesta requiere acla-
ración: ¿por qué la medida del  ómer  habría 
de considerarse un asunto separado, y no un 
detalle integrante del “asunto del maná” y del 
“relato sobre el maná”?

Si “la décima parte de la efá” tuviera por 
único propósito informar la medida (precisa) 
del “ómer”, que aparece antes en el versículo 
sin que se conozca cuánto mide8, entonces, por 
ese mismo motivo, la medida debería figurar 
ya en los versículos anteriores9, pues no cons-
tituye un elemento accesorio, sino algo que in-
cide en el contenido y en la comprensión del 
asunto10.

En efecto, el descenso del maná tuvo lu-
gar como respuesta a las “quejas de los Hijos 
de Israel”11: “Nos sacaron a este desierto para 
hacer morir de hambre a toda esta congre-
gación”12. A ello Di-s respondió13: “He oído 
las quejas de los Hijos de Israel…”, y la Torá 
continúa14: “Esto es lo que Di-s ordenó: cada 
persona debe juntar tanto como precise para 
comer, un ómer por persona, según cuántas personas sean en cada tienda; y 
lo midieron con una medida de ómer, el que recogió mucho no tenía más (que 

6	  Nuestra Parashá, allí, 16:36.
7	  En Rabeinu Bejáie allí hay además otra respuesta: para vincularlo con la sección siguiente. Véase allí la 

explicación. Y requiere análisis si ello se ajusta a la explicación de Ibn Ezra citada en la nota 15.
8	  Véase Mejilta allí, 16:36: “Y el ómer no es conocido cuánto es; por eso el versículo dice: ‘la décima parte 

de la efá’, etc.”. Y en Avarbanel aquí, hacia el final: “Dado que la medida de la efá era más difundida y conocida 
para ellos, dijo: ‘El ómer es la décima parte de la efá’”.

9	  Compárese con el comentario de Rashi al final de la nota 17.
10	  Compárese con Akedat Itzjak aquí, Shaar 41 (pág. 83a): “Y puesto que la medida es algo de lo cual depende 

en gran parte la intención, lo dijo al cierre de todo: ‘El ómer es la décima parte de la efá’”.
11	  Shemot 16:12.
12	  Allí, 16:3.
13	  Allí, 16:16; 16:18.
14	  Respecto de lo cual se quejaron (Shemot 16:3) y su pedido fue colmado (Shemot 16:8).



3Beshalaj

בעומר ולא העדיף המרבה והממעיט 
לא החסיר איש לפי אכלו לקטו"

בתוכן  נוגע,  זה  הרי  וא"כ   –
השיעור  את  לדעת  אלו,  כתובים 
אשר  לגולגולת"  עומר  אכלו  ד"לפי 
של  "לשובע"  האכילה  לשם  ניתן 
ביותר  צורך  הי'  שלא  שיעור  היום; 
המרבה",  העדיף  "לא  ולכן  ממנו, 
מספיק,  הי'  לא  ממנו  פחות  ולאידך 

וממילא "הממעיט לא החסיר".
לכאורה,  מובן  גופא  ומזה 
האיפה  עשירית  "והעומר  שהפסוק 
הוא" אינו בא )רק( להודיע שיעורו 
של עומר מן לגולגולת )שנזכר לעיל 
בזה  להוסיף  כוונתו  אלא  בפרשה(, 
עוד ענין בשייכות למן, שאינו קשור 
וירידתו במשך  לעצם "פרשת המן" 
הוא  אלא  במדבר,  שנה  הארבעים 
מלמדנו  )שהכתוב  לאחרי  גם  נוגע 
את  אכלו  ישראל  "ובני  סופו,  את( 
המן ארבעים שנה עד בואם אל ארץ 

un ómer), y quien había juntado poco no te-
nía menos. Cada uno recogió lo que precisaba 
para comer”.

En el marco de estos versículos, es esen-
cial saber cuánto representa la medida de “lo 
que cada persona debía juntar para comer, 
un  ómer por persona”, dado que se trata de 
la ingesta “hasta saciarse”14 correspondiente 
a cada día, de modo que más que eso no era 
necesario15, de ahí que “el que recogió mucho 
no tenía más”; y menos que eso no era suficien-
te16, por eso “quien había juntado poco no te-
nía menos”.

De ello mismo17 se desprende, a primera 
vista, que el versículo “El  ómer  es la décima 
parte de la  efá” no viene aquí (solo) a infor-
mar la medida del  ómer  de maná por perso-
na  (mencionada antes en la sección), sino que, 
mediante la indicación de esa medida, su in-
tención es añadir otro punto relativo al maná: 
un punto que no se vincula únicamente con la 
propia “Parashá del maná” y con su descenso 
durante los cuarenta años en el desierto, sino 
que concierne también al período posterior, 
luego de que el versículo informa acerca de su final: “Los Hijos de Israel co-
mieron el maná cuarenta años, hasta su llegada a una tierra habitada… hasta 

15	  Véase Ibn Ezra (aquí, 16:36): “Menciona esta medida, pues un ómer por persona era mucho para saciarse”.
16	  Véase Eruvín 83a, al inicio de la pág. (y del mismo modo en Mejilta, Mejilta deRashbí, Ialkut Shimoní – 

citado en Rabeinu Bejáie aquí, 16:16): “Dijo ‘un ómer por persona’: quien come una medida tal, es sano… más… 
es glotón; menos… se deteriora”.

17	  En sentido llano (y, aparentemente, puede decirse que esta es la intención de Rabeinu Bejáie), cabe 
explicar que los Hijos de Israel en ese momento conocían la medida del ómer, como se desprende de “y midieron 
con el ómer”, y que el versículo “El ómer es la décima parte…” viene solo a informarnos a nosotros la medida 
del ómer. Por eso se dice al final de la sección: para no interrumpir, en medio del relato, los acontecimientos de 
aquel tiempo al inicio del descenso del maná.

Pero (además de que todavía no se entiende por qué el versículo “El ómer es la décima parte…” aparece al 
cierre mismo de la sección, y no antes del versículo 32), conforme a lo explicado en el interior de la Sijá, esto no 
es suficiente, pues también en el sentido simple, al leer “un ómer por persona” y “y midieron con el ómer”, es 
relevante conocer su medida, ya que les era suficiente para saciarse, como se explicó. Aunque puede decirse que 
también según el sentido literal se aguarda a conocer todos los detalles hasta el final de la sección. Compárese 
con el comentario de Rashi a Shemot 16:16 (la primera vez que se menciona “ómer”): “Ómer es el nombre de 
una medida”, y no añade ni siquiera (como suele hacerlo en otros lugares) que su medida se explicita al final de 
la sección.



4 Likutéi Sijot

.el límite de la tierra de Canáan”18נושבת גו' אל קצה ארץ כנען. 

2. Esto se comprenderá al anticipar una 
cuestión que requiere aclaración en relación 
con lo que el versículo dice: “Cada persona 
debe juntar tanto como precise para comer, 
un ómer por persona, según cuántas personas 
sean en cada tienda” – esto es, que para cada 
individuo se recolectaba, en total, un  ómer. 
En la naturaleza humana, existen diferencias 
–en particular entre un niño y un adulto– en 
cuanto a la cantidad de alimento que conduce 
a la saciedad; ¿cómo puede ser que una misma 
medida sea suficiente tanto para un niño pe-
queño como para un adulto, y más aún para 
aquel cuya constitución corporal es mayorque 
la de otros adultos?

Si bien el descenso del maná en general, con 
todos sus detalles, fue un asunto milagroso19, y 
lo mismo cabe decir respecto de su ingestión, 
tal como señalan los Sabios: “Se encontraban 
en él diversos sabores”, “se transformaba en 
diversos sabores”20; no tenía residuo21, etc., 
de modo que no sorprendería que esa misma 
medida alimentara a cada uno conforme a su 
necesidad22, 

con todo, no vemos (de manera explíci-
ta) que los Sabios hayan subrayado que esto 
fuese uno de los milagros del maná, del mis-
mo modo que la Guemará  lo afirma respecto 
de diversos aspectos del maná, incluso en relación con asuntos que figuran 
explícitamente en los versículos (como Rashi23 explica acerca de “el que reco-
gió mucho” y “quien había juntado poco”: que en ambos casos permaneció la 

18	  Véase también Shaj sobre la Torá, nuestra Parashá allí, 16:36 (57:3).
19	  Véase extensamente Iomá 75a y en adelante.
20	  Iomá allí, 75a.
21	  Allí, 75b.
22	  Véase Sforno, nuestra Parashá, Shemot 16:16: “Para que lo recogido sea alimento para cada uno según su 

comida, que lo sacie, etc.”. Véase allí.
23	  Nuestra Parashá, allí, 16:17.

הדורש  ענין  בהקדים  ויובן  ב. 
ממנו  "לקטו  הכתוב  בדברי  ביאור 
איש לפי אכלו עומר לגולגולת מספר 
עומר  שנלקט  היינו   – נפשותיכם" 
אחד לכל נפש. ולכאורה קשה: הלא 
בטבע בני אדם יש חילוקים – ובפרט 
לכמות  בנוגע   – לגדול  קטן  בין 
האוכל המביאה לידי שביעה; וכיצד 
לתינוק  שוה  אחד  שיעור  יהא  זה 
קטן ולגדול²¹, ואף לזה הגדול במדת 

גופו²² יותר משאר גדולים?!
על  המן,  ירידת  שכללות  ואע"פ 
נסי,  ענין  היתה  שבה,  הפרטים  כל 
"מוצאין  לאכילתו:  בנוגע  גם  ועד"ז 
לכמה  "מתהפך  טעמים",  כמה  בו 
ועוד,  טעמים", לא היתה בו פסולת, 
אחד  ששיעור  יפלא,  לא  וממילא 
כדי  ואחד  אחד  כל  יזון  בכל  השוה 

צרכו –
בדברי  )בפירוש(  מצינו  לא  הרי 
א'  בתור  זה  ענין  שהודגש  רז"ל 
הנסים שבמן, כמו שהדגישו בגמרא 
ומהם  שבמן,  אחרים  ענינים  בכמה 
רש"י  )כדברי  בקרא  המפורשים  גם 
 – "והממעיט"  "המרבה"  אודות 



5Beshalaj

שבשניהם נשאר שיעור שוה ד"עומר 
לגולגולת" – "וזהו נס גדול שנעשה 

בו"(.
די  )שהי'  שזה  לומר,  ובהכרח 
בעומר הן לקטנים ביותר והן לגדולים 
ביותר( לא הי' נס )ונוסף( במן, אלא 
הדבר שייך לעצם גדר ה"מן", מצד 

"טבע" המן.

misma medida de “un ómer por persona” “es 
un gran milagro que se obró con él”).

Debe decirse, entonces, que el hecho de que 
un  ómer  bastara tanto para el más pequeño 
de los niños como para el más robusto de los 
adultos, no constituye un milagro (adicional) 
del maná, sino que está vinculado con la pro-
pia definición del “maná”, es decir, con la “na-
turaleza” del maná.

3. La explicación de ello es la siguiente:
La discusión talmúdica en la  Guema-

rá (Tratado Iomá) acerca del maná24 se inserta 
en medio de los temas y las  halajot relativas 
a la aflicción de Iom Kipur. Allí figura, en el 
contexto de la medida de comida que se con-
sidera ingesta en Iom Kipur, un asunto que es 
afín a la novedad mencionada antes respecto 
del maná:

La medida que genera responsabilidad por 
comer en Iom Kipur es “como un dátil”25, y 
la Guemará26 da la razón: “Los Sabios tienen 
establecido que con esa medida la mente se se-
rena; con menos que eso, no se serena. Aho-
ra bien: para todo el mundo, esa serenidad es 
amplia, mientras que para Og, el gigante rey 
de Bashán, es limitada; con todo, esa medida 
alcanza para serenar la mente de toda persona 
y, de ese modo, mitigar la aflicción”.

Esto, a primera vista, es desconcertante: 
¿cuál es la lógica de esta respuesta? Pues puede 
preguntarse nuevamente: si la medida “como 
un dátil” “serena la mente” incluso de Og, rey 
de Bashán, debería resultar que, para aliviar la 
mente de las personas comunes, bastaría una 
medida menor que un dátil; y si para toda la gente un dátil aquieta su mente, 

24	  Iomá 74b.
25	  Mishná, Iomá 73b.
26	  Iomá 80b.

ג. והביאור בזה:
יומא(  )במסכת  הגמרא  סוגיית 
הענינים  באמצע  באה  למן  בנוגע 
הכפורים.  ביום  עינוי  ע"ד  וההלכות 
אכילה  בשיעור  בגמרא  שם  ומצינו 
מעין  שהוא  ענין  הכפורים  יום  של 

החידוש הנ"ל שבמן:
ביום  באכילה  החיוב  שיעור 
ומבואר  "ככותבת"³¹,  הוא  הכפורים 
להו  "קים   – הדבר  בטעם  בגמרא³² 
מיתבא  )בכותבת(  דבהכי  לרבנן 
דעתי' בציר מהכי לא מיתבא דעתי' 
מלך  ועוג  טובא  עלמא  כולי  מיהו 

הבשן פורתא".
ההסברה  מהי  תמוה:  דלכאורה 
בתירוץ זה? הלא מעתה שוב קשה: 
אם "מיתבא דעתי'" דעוג מלך הבשן 
שלשם  נמצא  ככותבת,  בשיעור 
אדם  בני  סתם  של  דעתי'"  "מיתבא 
יותר  קטן  שיעור  להספיק  צריך 
בכותבת  עלמא  כולי  ואם  מכותבת; 
יתכן  כיצד   – דעתייהו  מיתבא 



6 Likutéi Sijot

ש"מיתבא  יפעל  עצמו  זה  ששיעור 
דעתי'" דעוג מלך הבשן?

ומזה גופא מוכח, ששיעור כותבת 
ש"מיתבא דעתי'" הוא שיעור שאינו 

נמדד ע"פ גודל הגוף.
השקלא־וטריא  ע"ד  שזהו  ]וי"ל 
בהלכות  לשיעורים  בנוגע  הידועה 
הגדרת  לפרש  שיש   – התורה  ודיני 
השיעור בב' אופנים: שיעור מצטרף 
שמאריך  וכמו  עצמי.  שיעור  או 
דינים,  וכמה  בכמה  הרוגצובי  הגאון 
יוחנן  ר'  בין  החל בפלוגתא הכללית 
אסור  שיעור  חצי  אם  לקיש  וריש 
בגדר  מחלוקת  שהיא   – התורה  מן 

הכללי של שיעור האיסור:
שיעור  שחצי  יוחנן  ר'  לדעת 
שאסרה  השיעור  התורה,  מן  אסור 
הוא   – מצטרף"  "שיעור  הוא  תורה 
זה  שמצטרפים  מחלקים  מורכב 
שלם,  שיעור  לכדי  שבאים  עד  לזה 
"שמו  מכשיעור  בפחות  גם  וממילא 
אלא  זאת  )ואין  עליו"  )דהאיסור( 
רק  שייך  האיסור  על  שהעונש 
השיעור  של  צירוף  לפנינו  כשיש 

בשלימותו(;
לי'  סבירא  לקיש  ריש  אבל 
"שיעור  הוא  האיסור  ששיעור 
"לאו  מכשיעור  פחות  ולכן  עצמי", 
כלום הוא", ולא חל על זה כלל גדר 

האיסור שאסרה תורה[.

¿cómo puede ser que esa misma medida pro-
duzca la “serenidad mental” también en Og, 
rey de Bashán?

De ello mismo se evidencia que la medida 
“como una dátil” que “serena la mente” es una 
medida que no se determina en función del ta-
maño del cuerpo.

[Puede decirse que esto se vincula con el 
conocido concepto acerca de la discusión en 
torno a las medidas en las halajot y normativas 
de la Torá, en cuanto a que la definición de una 
medida puede entenderse de dos maneras: una 
medida acumulativa o una medida intrínseca. 
El Gaón de Rogatchov27 desarrolla este pun-
to en numerosas  halajot, comenzando por 
el debate general entre Rabí Iojanán y Reish  
Lakish28 respecto de si la “media medida” está 
prohibida por la Torá:

Según Rabí Iojanán, que sostiene que la 
media medida está prohibida por la Torá, ello 
implica que la medida que la Torá prohibió es 
una “medida acumulativa”: consta de partes 
que se acumulan hasta conformar una medida 
completa, y por lo tanto también en menos que 
la medida “su nombre (de la prohibición) recae 
sobre ello”29 (solo que el castigo por la prohibi-
ción corresponde únicamente cuando existe la 
acumulación de la medida completa);

en cambio, Reish Lakish sostiene que la 
medida de la prohibición es una “medida in-
trínseca”, y por eso, cuando hay menos que la 
medida, “no es nada”35: no recae en absoluto 
sobre ello la definición de prohibición que la 
Torá prohibió].

4. La lógica de ello es la siguiente: con res-

27	  Véase Mefanéaj Tzefunót, cap. 9 (y véase también allí, cap. 3). Y en varias fuentes más.
28	  Iomá 73b; 74a.
29	  Tzofnat Panéaj, 2da. ed., 70:4. Y más. Véase las referencias en Mefanéaj Tzefunót allí.

ד. וההסברה בזה – דהנה, בחיות 



7Beshalaj

ב'  )בכללות(  ישנם  בגוף  הנפש 
ענינים:

א( החיות הכללית המחי' את כל 
הגוף בשווה. בחיות זו אין כל חילוק 
בין האופן שהיא מחי' את הראש ובין 
הגוף,  חלקי  שאר  את  שמחי'  האופן 
ובכל האברים נמצאת החיות בשוה. 
הוא   – חי  האדם  היות  עצם  כלומר, 

דבר השוה בכל הגוף.
אין  הכללית  שבחיות  וכשם 
המוח  בין  הגוף  באותו  חילוקים 
מאחר  שברגל,  העקב  לבין  שבראש 
לפי  ומוגבלת  מדודה  אינה  שהחיות 
אין  כך  מחי',  שהיא  הגוף  חלקי 
חילוק בין החיות הכללית של גוף זה 
לחיות הכללית של גוף אחר, ובכולם 
הם  דהנפש  כללית  והחיות  הנפש 
באופן שווה, ואף נפשו של ילד קטן 
"ביכולתו להחיות גופו של עוג )מלך 

הבשן(".
לפי  הנמדדת  פרטית,  חיות  ב( 
חלק  כל  ולפי  הגוף  של  תכונתו 
הגוף  של  וחלק  אבר  בכל   – שבגוף 
לתכונתו  בהתאם  החיות  נמצאת 
בראש,  ואבר.  חלק  אותו  של  ומזגו 
שהוא החלק היותר נעלה וזך, מאירה 
מבשאר  יותר  )הפרטית(  החיות 
לפי  ואבר  אבר  בכל  ועד"ז  חלקים, 
תכונתו. ובחיות זו ישנם גם חילוקים 

בין גוף זה לזולתו.
וחיות  הנפש  של  החיבור  והנה 
אכילה,  ע"י  נפעל  הגוף  עם  הנפש 

pecto a la vitalidad del alma en el cuerpo exis-
ten (en términos generales) hay dos dimensio-
nes:

a) La vitalidad general, que vivifica a todo 
el cuerpo de manera uniforme. En esta vivifi-
cación no hay diferencia entre el modo en que 
da vida a la cabeza y el modo en que vivifica los 
demás miembros del cuerpo: en todos ellos se 
manifiesta por igual. Es decir, el hecho de que 
la persona vive –que es un ser vivo– se da del 
mismo modo en todo el cuerpo.

Así como, en esta vivificación general, no 
hay diferencias dentro de un mismo cuerpo 
entre el cerebro que está en la cabeza y el talón 
que está en el pie –pues la vitalidad general del 
alma no se mide ni se limita según los miem-
bros que vivifica–, del mismo modo tampoco 
hay diferencia, en cuanto a la vitalidad gene-
ral, entre un cuerpo y otro: en cada persona, 
el alma y la vitalidad general del alma se ha-
llan del mismo modo. Por eso, el alma de un 
niño pequeño “tiene la capacidad de vivificar 
el cuerpo gigante de Og (rey de Bashán)”30.

b) La vitalidad particular, medida según la 
constitución del cuerpo y según cada miembro 
en particular. En cada órgano y parte del cuer-
po, la vivificación se expresa de acuerdo con 
la naturaleza y el constitución de ese órgano. 
En la cabeza, que es un miembro más sutil, 
la vitalidad (particular) ilumina más que en 
otros miembros; y así en cada órgano, según 
su constitución31. En esta vivificación existen 
también diferencias entre un cuerpo y otro.

La conexión del alma –y de la vitalidad del 
alma– con el cuerpo se efectúa mediante la co-
mida, como es sabido; por ello, también aquí 

30	  Maamar donde comienza “Ki Imjá”, 5682, cap. 6; “Jaiav Inish” 5708, cap. 3; y en varios lugares.
31	  “Hasta el talón del pie, que es el ángel de la muerte en el cuerpo del ser humano vivo” (Avot deRabí 

Natán, cap. 31).



8 Likutéi Sijot

כידוע – וגם בזה ישנם ב' אופני )– 
שיעורי( אכילה:

עם  הקשור  האכילה  שיעור  א( 
עם  בגוף,  הנפש  החיבור של  כללות 
החיות הכללית, הפועלת בגוף שיהי' 
חי(  )שהגוף  זה  שענין  וכיון  "חי". 
שאף  מובן,  מ"פרטים",  מורכב  אינו 
האכילה הפועלת חיבור זה אין ענינה 
צירוף פרטים, אלא זהו שיעור עצמי, 
וממילא בשיעור אכילה זה אין חילוק 
וזהו השיעור  גוף אחד למשנהו.  בין 
דבהכי  לרבנן  להו  ש"קים  ככותבת 
של  העינוי(  )היפך  דעתי'"  מיתבא 
כל אדם ב"כל העולם כולו", ואפילו 
"עוג מלך הבשן". זהו שיעור עצמי, 
הכללית  החיות  הנפש,  שחיות  כשם 

שבגוף, אינה "נחלקת".
ב( שיעור האכילה השייך לחיות 
הגוף  כלי  לפי  הנמדדת  הפרטית 
של אדם זה )ולפי פרטיו(, באופן – 
שיעור  יגדל  כך  גדל,  שהגוף  שככל 
הפרטית.  החיות  לשם  הנחוץ  המזון 
"שיעור  שהוא  האכילה  שיעור  וזהו 
מורכבת  זו  חיות  כי  מצטרף", 
וממילא  ואבר,  אבר  בכל  מפרטים 
האכילה  של  שיעורה  שגם  מובן 
מפרטים,  מורכב  זו  לחיות  השייכת 
בחיות,  מוסיף  בשיעור  פרט  כל  כי 
גודל  לפי  אדם  בכל  נמדד  והדבר 
גופו )או החלק שבו( ובהתאם לחיות 

הנפש שבו ופרטי'.

existen dos modalidades (medidas) de inges-
tión:

a) La medida de ingestión vinculada con la 
conexión general del alma en el cuerpo, esto 
es, con la vitalidad general, que produce que 
el cuerpo sea un “ser vivo”. Y dado que este 
asunto –el hecho de que el cuerpo esté vivo– 
no está compuesto de “detalles”, se entiende 
que la ingestión que produce esa conexión no 
consiste en la suma de partes, sino que es una 
medida intrínseca. En consecuencia, en esta 
medida de ingestión no hay diferencia entre 
un cuerpo y otro. Esta es la medida “como un 
dátil”, respecto de la cual “los Sabios tienen 
establecido que con esa medida la mente se se-
rena” –lo opuesto a la aflicción– en cada indi-
viduo de “todo el mundo”, incluso en “Og, rey 
de Bashán”. Se trata de una medida intrínseca, 
así como la vitalidad del alma –la vivificación 
general del cuerpo– no “se divide”.

b)  La medida de ingestión vinculada con 
la vivificación particular, que se mide según 
la receptibilidad de cada cuerpo (y según sus 
detalles), de modo tal que cuanto más grande 
es el cuerpo, tanto mayor es la cantidad de ali-
mento necesaria para la vivificación particu-
lar. Esta es la medida de ingestión que cons-
tituye una “medida acumulativa”, pues esta 
vitalidad se compone de sus partes en cada 
órgano; por lo tanto, se entiende que también 
la medida de ingestión correspondiente a esta 
vivificación está compuesta de partes: cada 
parte de la medida incrementa la vivificación, 
y se mide en cada persona según el tamaño de su cuerpo (o del miembro) y 
conforme a la vivificación del alma en él y a sus particularidades.

5. Sobre esta base puede explicarse lo rela-
tivo al “maná”:

ה. ועפ"ז יש לבאר בנוגע ל"מן":
הלשונות  ב'  בין  החילוק 



9Beshalaj

 – במן  האמורים  )והשיעורים( 
הוא,   – האיפה"  ו"עשירית  "עומר" 
שהלשון "עשירית האיפה" מדגישה 
משיעור  חלק  שהוא  שיעור  שזהו 
גדול ממנו – איפה )וכפירוש רש"י, 
נמצא  כו'  סאין  "שלש  היא  שאיפה 
וחומש  ביצים  מ"ג  האיפה  עשירית 
"עומר"  הלשון  משא"כ  ביצה"(; 
כאן  שיש  מדגישה  אינה  )סתם( 
מ"ג   – מפרטים  )המורכב  שיעור 
ביצים וחומש ביצה(, כי אם "מדה" 

אחת.
העומר  שבפרשת  הטעם  וזהו 
"עומר  רק  הכתוב  נקט  כולה 
לגולגולת", "וימודו בעומר" וכיו"ב, 
ורק בסיום )– לאחרי( הפרשה מפרט 
הכתוב את שיעורו "והעומר עשירית 
האיפה הוא" – לפי שבפרשה מדובר 
בשיעור העומר של המן )בעיקר( לא 
כשיעור מצטרף, אלא כשיעור עצמי, 

שאינו מתחלק )באיכות(,
של  ענינו  שעיקר  משום  והיינו 
המן הי' לפעול את החיבור של עצם 
החיות, של החיות הכללית, עם הגוף 
)ע"ד שיעור כותבת(, ותוכן החידוש 
שהי'  שאע"פ  הוא,  המן  של  והפלא 
זה מזון שפעל )גם( את חיבור החיות 
באופן,  זה  הי'  הגוף,  עם  הפרטית 
שחיבור זה נפעל מתוך )וע"י( חיבור 

La diferencia entre las dos expresiones (y 
medidas) que figuran en la Torá respecto del 
maná –“ómer” y “la décima parte de la efá”– es 
la siguiente: la formulación “la décima parte 
de la  efá” subraya una medida en cuanto es 
una fracción de una medida mayor que ella, 
la efá (como explica Rashi32: una efá equivale a 
tres seá, etc.; de ello resulta que la décima par-
te de la efá equivale a cuarenta y tres huevos y 
un quinto de huevo33). En cambio, la expresión 
“ómer” (sin más) no destaca una medida com-
puesta de partes –cuarenta y tres huevos y un 
quinto de huevo–, sino una única “medida”.

Esta es la razón por la cual, a lo largo de 
toda la “Parashá del maná”, la Torá dice úni-
camente “un ómer por persona”, “y midieron 
con el  ómer”, y expresiones similares; y solo 
al concluir (después de) la sección el versículo 
precisa la medida: “El ómer es la décima par-
te de la  efá”. Pues en esta “sección” se habla 
(principalmente) de la medida del  ómer  del 
maná no en cuanto constituye una medida 
acumulativa, sino en cuanto es una medida 
intrínseca34, que no se divide (la Torá habla de 
su carácter cualitativo).

Esto se debe a que el propósito esencial del 
maná es producir la conexión de la esencia de 
la vitalidad –la vitalidad general– con el cuer-
po (de modo análogo a la medida “como un 
dátil”); y la novedad y lo asombroso del maná 
consisten en que, aunque se trataba de un ali-
mento que también producía la conexión de la 
vitalidad particular con cada miembro y órga-
no del cuerpo35, ello ocurría, sin embargo, a través de la conexión de la vita-

32	  Comentario de Rashi al versículo Shemot 16:36. Véase Mejilta al versículo.Eruvín 83b.
33	  Y concluye: “Y esta es la medida para jalá y para las ofrendas de harina”.
34	  Véase Tzofnat Panéaj sobre la Torá, nuestra Parashá, Shemot 16:18: “El maná era solo ‘gránulos’ y no una 

masa en absoluto, y sin línea ni medida; ¿qué significa aquí acumulación?”. Véase las referencias allí.
35	  Compárese con Jidushéi Agadot del Maharshá a Iomá (75b, donde comienza “Léjem”), que a “los tzadikím y 

los selectos de Israel, que no pedían sino lo necesario para comer”, el maná les era un alimento espiritual; a 



10 Likutéi Sijot

החיות הכללית שע"י השיעור העצמי 
של העומר.

נאמר  הפרשה  וסיום  בסוף  ורק 
הוא",  האיפה  עשירית  "והעומר 
של  גדר  גם  במן  שהי'  להוסיף, 

"שיעור מצטרף".
וי"ל שענין זה אינו נוגע )כל כך( 
הארבעים  במשך  המן  אכילת  לעצם 
שנה, אלא )דוקא( בסוף )– לאחרי( 
נושבת  ארץ  אל  בבואם  זו,  תקופה 

)כדלקמן סעיף ח(.

lidad general, mediante la medida intrínseca 
del ómer.

Solo al final de la sección el versículo afir-
ma: “El ómer es la décima parte de la efá”, para 
añadir que el maná poseía también la catego-
ría de una “medida acumulativa”.

Y puede decirse que este punto no concier-
ne, en sentido estricto, a la propia ingestión 
del maná durante los cuarenta años, sino (pre-
cisamente) al final (después) de ese período, al 
arribar a una tierra habitada (como se explica-
rá más adelante, en el párrafo 8).

6. Es sabido que el maná no fue únicamen-
te un alimento material, destinado a saciar 
el hambre del cuerpo y a convertirlo en un  
vehículo idóneo para la vitalidad del alma. 

Puede decirse que, si ese hubiese sido el 
único objetivo, Di-s habría podido obrar el 
mismo milagro (o una menor) para alimentar 
a los judíos en el desierto, dándoles pan prove-
niente de la tierra36.

Más bien, el maná fue también un alimen-
to más espiritual, como dice la  Guemará37: 
“‘Pan de abirím (poderosos) comió el hom-
bre’38 – esto es: ‘Pan que comen los ángeles ce-
lestiales’”. Es decir, el maná fue para los judíos 
(no solo un alimento para el cuerpo material, 
sino también) un alimento espiritual para el 
alma: un alimento que la vincula con su fuen-
te, que la vivifica, para producir el apego y la 
“conexión” del alma con Di-s39.

Del mismo modo que existen las dos distinciones antes mencionadas en 
cuanto a la vitalidad del cuerpo procedente del néfesh hajiunit, alma vital, y en 

diferencia del resto del pueblo.
36	  Véase Alshij aquí, Shemot 16:2 (53:3).
37	  Iomá 75b.
38	  Salmos 78:25.
39	  Véase Torá Or 113c–d. Séfer HaLikutím allí, pág. 111 y en adelante. f

ו. ידוע, שהמן לא הי' מזון גשמי 
הגוף  רעבון  את  להשביע  בלבד, 

ולעשותו כלי־קיבול לחיות הנפש –
יכול  הא,  משום  דאי  לומר,  ויש 
הי' הקב"ה ע"י נס כעין זה )או קטן 
במדבר  ישראל  את  להאכיל  מזה( 

לחם מן הארץ –
רוחני,  מזון  גם  זה  הי'  אלא 
כדאיתא בגמרא: "לחם אבירים אכל 
איש – לחם שמלאכי השרת אוכלין 
אותו", כלומר, המן הי' לישראל )לא 
רק מזון לגוף הגשמי, אלא גם( מזון 
מקורה  עם  המחברה  לנשמה,  רוחני 
דביקות  את  לפעול  אותה,  המחי' 

"וחיבור" הנשמה עם הקב"ה.
קיימים  הנ"ל  שהחילוקים  וכשם 
החיונית,  נפש  שע"י  הגוף  בחיות 



11Beshalaj

ובאכילה השייכת לחיות זו, כנ"ל,
הנשמה,  בחיות  גם  הוא  עד"ז 
הנפש האלקית שבישראל, שגם בזה 
ישנה נקודת החיות של הנשמה, והיא 
נקודת היהדות שבכל ישראל בשווה, 
דהיינו  החיות,  "התפשטות"  וישנה 
שבזה  הנשמה,  של  הגלויים  הכחות 

יש ריבוי חילוקי דרגות.
שהעומר  הדבר  טעם  וזהו 
לגולגולת, המזון הרוחני, הי' )בעיקר( 
ישראל  בכל  השווה  עצמי,  שיעור 

)וכמודגש בפרשת המן, כנ"ל(:
היא  מצרים  יציאת  כידוע, 
כל  ובמשך  ישראל,  עם  לידת  זמן 
ישראל  בני  שהיו  שנה  הארבעים 
תינוק  בדוגמת  בכללות  היו  במדבר 
אביו(,  שולחן  על  הסמוך  גדול  )או 
אמו  ע"י  לו  מסופקים  צרכיו  שכל 
)או – אביו(, וכך בני ישראל בהיותם 
כל  את  מהקב"ה  קבלו  במדבר 
צרכיהם – מזון, מים, לבושים וכו' – 

"כאשר ישא האומן את היונק".
בשנים  התינוק,  שאצל  וכשם 
ניכרת  אין  הולדתו,  הראשונות אחר 
והכחות  החיות  התחלקות  כך  כל 
והמדות  שבראש  השכל   – באברים 
אצלו  נרגשת  בעיקר  אלא   – שבלב 
בשווה;  הגוף  שבכל  הכללית  החיות 
אחד  מזון  הוא  המגדלו  מזונו  וגם 

la ingestión vinculada con esa vitalidad, según 
se explicó, 

así también ocurre en la vitalidad de la 
Neshamá del judío – su Néfesh Elokit (Alma 
Divina): existe el punto de vitalidad del alma, 
el punto judío que se halla en cada judío por 
igual; y está también la “expansión” de la vi-
talidad, las facultades manifiestas del alma 
(intelecto, emociones, etc.), en las que hay una 
multiplicidad de diferencias de grado40.

Este es el motivo por el cual el  ómer  por 
persona, el alimento espiritual, era (princi-
palmente) una medida intrínseca, igual para 
todos los judíos  (tal como se enfatiza en la Pa-
rashá del maná, según se explicó líneas arri-
ba):

Como es sabido, el Éxodo de Egipto fue 
el momento del nacimiento del Pueblo de Is-
rael41, y durante todos los cuarenta años en el 
desierto los Hijos de Israel fueron, en términos 
generales, semejantes a un niño pequeño42 (o a 
un adulto cuyo sustento depende de su padre), 
cuyas necesidades son atendidas por su madre 
(o por su padre). Así fue con los judíos en el de-
sierto: Di-s les proveyó todas sus necesidades 
–alimento, agua, vestimenta43, etc.–, “como 
quien lo cría lleva en brazos al lactante”44.

Así como, en un niño pequeño, en los pri-
meros años después de su nacimiento, no se 
distingue tanto la distribución de la vitalidad 
y de las facultades en los miembros –del inte-
lecto en la cabeza y las emociones en el cora-
zón–, sino que se percibe principalmente una vitalidad general, uniforme en 
todo el cuerpo; y su alimento, que lo hace crecer, es también uno solo: lacta del 

40	  Véase Likutéi Sijot vol. VII, pág. 148 y en adelante.
41	  Véase Iejezkel 16 y los comentaristas allí.
42	  Véase Irmiahu 2:2.
43	  Véase Taanit 9a; comentario de Rashi a Devarím 8:4; y más fuentes.
44	  Palabras del versículo en Behaalotjá 11:12.



12 Likutéi Sijot

מוכן  וממאכל  אמו,  משדי  שיונק 
המזון  חלקי  כל  את  הוא  מקבל  זה 

הנצרכים לו )וכל הטעמים( –
)של  תקופה  באותה  הי'  עד"ז 
עם  לידת  שלאחר  במדבר(  שנה  מ' 
ישראל, שמזונם הרוחני )ע"י מזונם 
השיעור  בעיקר  הי'  המן(   – הגשמי 
העצמי של "עומר לגולגולת", הקשור 
עצם  הנשמה,  דעצם  החיות  עם 
הקב"ה,  עם  דישראל  ההתקשרות 
המדריגות  מהתחלקות  שלמעלה 
ובחי' "רגל"  בישראל )בחי' "ראש" 
ארבעים  במשך  מזון  ובאותו  וכו'(; 
כמה  בו  "מוצאים  היו  במדבר  שנה 

טעמים".

pecho de su madre, y en ese alimento perfecto 
se encuentran todos los componentes necesa-
rios del alimento (y todos los sabores); 

del mismo modo, en el período (de los 
cuarenta años en el desierto) posterior al na-
cimiento del Pueblo de Israel, su alimento es-
piritual (por medio del alimento material – el 
maná) fue principalmente la medida intrínse-
ca de “un ómer por persona”, vinculada con la 
vitalidad de la esencia del alma: la conexión 
esencial del judío con Di-s, que está más allá 
de los niveles existentes entre los judíos (que 
pertenecen a la “cabeza” y de los que son como 
el “pie”, etc.). En ese mismo alimento, durante 
los cuarenta años en el desierto, “encontraban 
en él diversos sabores”.

7. Sobre esta base puede explicarse también 
otros detalles que vemos respecto del maná:

“Y lo midieron con una medida de  ómer, 
el que recogió mucho no tenía más (que un 
ómer), y quien había juntado poco no tenía 
menos. Cada uno recogió lo que precisaba 
para comer”. Es decir: al que recogió poco no 
le faltó del “ómer por persona”, y al que se es-
forzó por recoger mucho no le quedó más que 
un ómer por cada miembro de su tienda. Esto, 
a primera vista, no se entiende:

La razón por la cual uno “recogió mucho” 
y otro “juntó poco”  es, en sentido llano, que 
para el primero el maná –“pan del cielo”– era 
sumamente valioso, mientras que el segundo 
no percibía en igual medida su preciosidad; 

así se enseña en la Mejilta45: “Ahora salió 
Najshón ben Aminadáv y su familia y recogie-
ron mucho; salió el pobre del pueblo y juntó 
poco”. Puede decirse que es comprensible que el hecho de que “Najshón ben 

45	  Shemot 16:16; Ialkut Shimoní al versículo. Véase también Mejilta deRashbí allí.

ז. ולפי זה יש לבאר עוד פרטים 
שמצינו במן:

"וימודו בעומר ולא העדיף המרבה 
אכלו  לפי  איש  החסיר  לא  והממעיט 
לקטו", כלומר, אצל הממעיט לא נחסר 
ואצל  לגולגולת",  "עומר  משיעור 
מעומר  יותר  הי'  לא  ללקוט  המרבה 

לגולגולת. ולכאורה אינו מובן:
הטעם שאחד הי' "מרבה" וזולתו 
משום  בפשטות,  הוא  "ממעיט" 
שהמרבה הי' מייקר ביותר את המן, 
"לחם מן השמים", ואילו הממעיט לא 

הרגיש כל כך את יוקר המן;
וכדאיתא במכילתא: "עכשיו יצא 
נחשון בן עמינדב וביתו ומלקט הרבה 
יצא עני שבישראל ומלקט קמעא" – 
בן  ויש לומר, שמובן שזה ש"נחשון 



13Beshalaj

עמינדב .. מלקט הרבה" לא הי' לשם 
להיותו  אלא  שבמן,  הגשמי  המזון 
מובן  ומזה  השרת".  דמלאכי  "מזון 
שבישראל"  ד"עני  גיסא,  לאידך 
)אין  ברוחניות  עני  )בעיקר(  היינו 
עני אלא בדעת(, שאצלו לא הי' המן 
כ"לחם מן השמים" יקר עד כדי כך, 

ולכן המעיט בלקיטתו.
ואעפ"כ – "כשהן באין לידי מדה 
וימודו  שנאמר  שווין  כולן  נמצאו 

בעומר"!
ויתר על כן: אפילו אלו מישראל 
ויותירו  משה  אל  שמעו  "לא  אשר 
את  קיימו  ולא  בוקר",  עד  ממנו   ..
אשר  ועד  בו",  התלויות  ה"מצוות 
"יצאו מן העם )בשבת( ללקוט" – לא 
נחסר להם משיעור "עומר לגולגולת".
והרי זה דבר תמוה ונפלא: אילו 
להם  נותן  שהקב"ה  באופן  הנס  הי' 
הי'  טבעי,  לחם  הארץ",  מן  "לחם 
לבושי  שמצד  שכיון  לומר,  מקום 
הטבע לא ניכר בגלוי חילוק בין איש 
ישראל לחברו, על כן קבלו המרבה 
כיון  אבל  שווה;  במדה  והממעיט 
מן השמים",  ב"לחם  הוא  שהמדובר 
ברוחניות  הרי   – ונסי  רוחני  ענין 
הדרגות  חילוקי  ניכרים  בוודאי 
להיות  צריכים  היו  וא"כ  בישראל, 
חילוקים גם במדת המן, שבכל אדם 
למעלתו  בהתאם  המן  מדת  תהא 

הרוחנית.

Aminadáv… recogió mucho” no obedeció a 
que veía en el maná un alimento material, sino 
a que sabía que era el “alimento de los ángeles 
celestiales”. Y, por otra parte, con “el pobre del 
pueblo” se alude (principalmente) a un pobre 
en lo espiritual (“No hay pobre sino en conoci-
miento”46), para quien el maná no era tan va-
lioso como “pan del cielo”, y por ello redujo su 
recolección.

Aun así: “Cuando47 llegaron a medirlo, se 
hallaban todos iguales, como está dicho: ‘Y 
midieron con el ómer’”.

Más aún: incluso los judíos que “no escu-
charon a Moshé y algunos dejaron de él hasta 
la mañana siguiente”48 –es decir, no observa-
ron las “mitzvot vinculadas con él”49–, hasta el 
punto de que “salieron algunos del pueblo (en 
Shabat) a recoger”50, tampoco se ve que a ellos 
les hubiera faltado del “ómer por persona”.

Esto resulta, pues, algo asombroso y ex-
traordinario: si el milagro hubiese consistido 
en que Di-s les diera “pan de la tierra”, un pan 
natural, podría decirse que, dado que en las 
“vestimentas” de la naturaleza no se distingue 
abiertamente entre un judío y otro, por eso 
el que recogió mucho y el que juntó poco re-
cibían la misma medida. Aquí, en cambio, se 
trata de “pan del cielo”, un asunto espiritual 
y milagroso; y puesto que en lo espiritual son 
notorios los contrastes y niveles entre los ju-
díos, debería haber existido también una di-
ferencia en la medida del maná, de modo tal 
que la porción de cada uno fuese acorde con su 
nivel y espiritualidad.

46	  Nedarím 41a.
47	  Mejilta e Ialkut Shimoní citados en la nota 46.
48	  Shemot 16:20.
49	  Lenguaje de Rashi allí, 16:4.
50	  Allí, 16:27.



14 Likutéi Sijot

ולמעשה הי' הדבר באופן הפוך – 
נס גדול, שאצל המרבה )כגון נחשון( 
נתמעט המן ואצל הממעיט )עני בדעת( 
נתרבה המן – באופן שלכל אחד היתה 

מדה שווה, "עומר לגולגולת".
מכיון  מובן:  זה  הרי  הנ"ל  וע"פ 
במדבר  שנה  מ'  במשך  שהאכילה 
היא באופן דשיעור עצמי הקשור עם 
נקודת היהדות – הרי נקודת היהדות 
ישראל,  בכל  בשלימות  תמיד  היא 
"בשעת  שאף  הזקן,  רבינו  וכדברי 
 – ית'"  אתו  באמנה  היתה  החטא 
השמים  מן  ה"מזון  גם  הוא  ועד"ז 
חילוקים  כל  בו  שאין  לזה,  השייך 

והוא ניתן לכל ישראל בשוה.

En la práctica ocurrió exactamente lo con-
trario: un gran milagro51, en el que, para el 
que recogió mucho (Najshón), resultó menos, 
y para el que recogió poco (pobre en conoci-
miento), resultó más, hasta que ambos tuvie-
ron el mismo “ómer por persona”.

Conforme a lo explicado anteriormente, 
esto se comprende: dado que la ingestión en 
el desierto durante los cuarenta años fue en la 
modalidad de una “medida intrínseca”, vincu-
lada con el punto judío –y el punto judío está 
siempre íntegro en cada judío, hasta el punto 
de que el Alter Rebe52 afirma que “en el mo-
mento del pecado, el Alma Divina permanecía 
fiel con Él, bendito sea”–, del mismo modo el 
“alimento del cielo” vinculado con ello no ad-
mite diferencias: llega a cada judío por igual.

8. Conforme a todo lo expuesto, se en-
tenderá por qué la medida acumulativa 
del  ómer  –“El  ómer  es la décima parte de 
la  efá”– se menciona recién al concluir (des-
pués de) la sección, tras haberse dicho: “Los 
Hijos de Israel comieron el maná… hasta su 
llegada a una tierra habitada”:

Así como, respecto del alimento (mate-
rial y espiritual), existen dos tipos y medidas 
de alimento –una “medida intrínseca” y una 
“medida acumulativa”–, acordes con las dos 
dimensiones de la vitalidad del alma, del mis-
mo modo también en el maná –el “alimento” 
de todo Israel en la época de su nacimiento y 
constitución como pueblo de Di-s– estuvie-
ron presentes ambos aspectos: el de “medi-
da intrínseca” y el de “medida acumulativa”: 
“un ómer por persona” (sin más) y “la décima parte de la efá”.

51	  Palabras de Rashi, como se explicó líneas arriba (párrafo 2).
52	  Tania, al final del cap. 24.

הטעם  יובן  הנ"ל  כל  ע"פ  ח. 
העומר,  של  המצטרף  שהשיעור 
"והעומר עשירית האיפה הוא", אמור 
רק בסיום )– לאחרי ( הפרשה, לאחר 
שנאמר בכתוב "ובני ישראל אכלו את 

המן גו' עד בואם אל ארץ נושבת":
ורוחני(  )גשמי  שבמזון  כשם 
)"שיעור  ושיעורים  סוגים  ב'  יש 
בהתאם  מצטרף"(  ו"שיעור  עצמי" 
לב' הבחינות שבחיות הנפש – עד"ז 
בעת  ישראל  כלל  )"מזון"  במן  היו 
ב'  השם(  לעם  והתהוותם  הולדתם 
ו"שיעור  עצמי"  ד"שיעור  הענינים 
מצטרף" – "עומר לגולגולת" )סתם( 

ו"עשירית האיפה".



15Beshalaj

אלא שחילוק יש בדבר, שבהיותם 
במדבר, זמן לידת עם ישראל, כנ"ל, 
העצמי  מהשיעור  בעיקר  מזונם  הי' 

שבמן, כנ"ל;
אך בהגיעם לארץ ישראל, ארץ 
הי'  עבודתם  תוכן  כאשר  נושבת, 
)לא מדבר, כי אם( התיישבות בארץ, 
המן,  אכילת  אזי  פרטיים,  כחות 
ש"היו מסתפקים ממן שבכליהם עד 
הדעה  לפי  )או  בניסן"  עשר  ששה 
במכילתא ש"אכלו ישראל את המן .. 
של  מיתתו  אחר  שנה  עשרה  ארבע 
משה .. שבע שכבשו ושבע שחלקו"( 
מצטרף",  "שיעור  )בעיקר(  היתה 
לנקודת  כך(  )כל  לא  מזון  המשמש 
האמונה  בהם  לחזק  הנשמה,  חיות 
לעבודה  )בעיקר(  אלא  הפשוטה, 
הפרטית, הקשורה עם הכניסה לארץ 

וההתיישבות בארץ.

La diferencia, sin embargo, es la siguiente: 
mientras estuvieron en el desierto, en el tiem-
po del nacimiento del Pueblo de Israel, según 
se explicó, su “alimento” fue principalmente el 
aspecto de “medida intrínseca” del maná; 

en cambio, al ingresar en la Tierra de Is-
rael, una “tierra habitada”, cuando su servicio 
a Di-s pasó a vincularse (no con el desierto, 
sino) con el asentamiento en la tierra y con 
la implementación  de facultades particulares 
del alma (intelecto y emociones), el maná –del 
cual “se abastecían de lo que tenían en sus reci-
pientes hasta el dieciséis de Nisán” (o, según la 
opinión que figura en Mejíltá53: “Israel comió 
el maná… catorce (años) después de la parti-
da de Moshé… siete en que conquistaron la 
Tierra de Israel y siete en que distribuyeron la 
tierra”)– se manifestó (principalmente) como 
una “medida acumulativa”: un alimento no 
(tanto) para el punto de vitalidad del alma, 
para fortalecer en ellos la fe simple en Di-s54, 
sino (principalmente) para su labor espiritual específica, tal como se vincula 
con el ingreso a la tierra y el asentamiento en ella55.

9. De ello se extrae la siguiente enseñanza 
práctica para cada uno:

La Torá es llamada “pan”56, y respecto de 
las dos dimensiones de “pan” en la Torá –pan 
del cielo y pan de la tierra– los Sabios explican 
que aluden57 a la Torá revelada (Niglé) y a la 
faceta interior (Pnimiut)58 de la Torá.

53	  Opinión de Rebi Iosí; y en Mejilta deRashbí figura en nombre de “otros”.
54	  A modo de analogía con la ingesta de matzá; véase  Likutéi Torá, Tzav 13c y en adelante; y en varios 

lugares. Véase Séfer HaLikutím allí, pág. 405 y en adelante.
55	  Compárese con  Shaj  sobre la Torá allí (57:3): que después de la muerte de Moshé no gustaban sino 

maná…; después de la muerte de Moshé no se añadió nada; por el contrario, se redujo, etc.
56	  Véase Shabat 120a; Jaguigá 14a; Introducción del Tikunéi Zohar (1b); y en varios lugares.
57	  Maamarím  del Alter Rebe (anotaciones del Rav P.) pág. 77–78;  Séfer HaMaamarím  5608, pág. 40; 

y más.  Torat Jaim  a nuestra Parashá, 305b;  Maamar  donde comienza “VeHaiá ki Tavó”, 5666. Véase en 
particular Likutéi Sijot, vol. IX, allí. Y en varias fuentes más. 

58	  Véase Zohar II, 183b.

ט. ומכאן יש ללמוד הוראה לכל 
אחד ואחד:

התורה נקראת בשם "לחם", וגם 
בתורה יש ב' בחינות "לחם" – לחם 
מן השמים ולחם מן הארץ – כביאור 
ופנימיות  דתורה  נגלה  דהיינו  חז"ל 

התורה.



16 Likutéi Sijot

הדעת,  על  שיעלה  אפשר  והנה 
מישראל  אדם  עם  עוסקים  שכאשר 
התחיל  עתה  זה  "נולד",  עתה  שזה 
להתקרב ליהדות – די לתת לו לעת־
נגלה  בלבד,  הארץ"  מן  "לחם  עתה 
"לחם  לו  ינתן  אם  ואפילו  דתורה; 
מן השמים", הרי אינו ראוי לשיעור 
קטנה  כמות  רק  לו  לתת  ויש  שלם, 

של פנימיות התורה.
נתקרב  לא  שעדיין  מי  ועאכו"כ 
שעלול  מי  מזו,  יתירה  או  ליהדות, 
השמים  מן  לחם   – במן  ח"ו  לזלזל 
כדאי  אין  שבודאי  לו,  שינתן   –
לעת־עתה לתת לו לחם מן השמים, 
לא   – וכל־שכן  התורה,  פנימיות 

במדתו בשלימות.
מ"פרשת  ההוראה  באה  זה  ועל 
המן", שהמן צריך להנתן לכל אחד, 
למי  ואפילו  מצבו,  על  הבט  מבלי 
שעובר ר"ל )לעת־עתה( על ציווי ה'.
לומר: בשאר חלקי התורה,  ויש 
הגלויים  לכחות  השייכים  אלו 
שבנשמה, פעמים שיש לחקור ולידע 
היטב את מצבו של הלומד, אם הלה 
ואם  פלוני  פרט  לידיעת  כבר  שייך 

הוא כלי ראוי לקבלתו, וכו’.
השמים,  מן  ללחם  בנוגע  אבל 
הקשורים  הענינים  התורה,  פנימיות 
לנקודת היהדות של איש ישראל – 
דהיינו יסודות התורה, כאמונת השם 
ואחדותו )ושאר עיקרי הדת, ע"ד י"ג 
פסק  ישנו   – שברמב"ם(  העיקרים 

Podría pensarse: si se trata de un judío 
que recién “ha nacido”, que recién comienza a 
acercarse al judaísmo, bastaría con darle, por 
ahora, solo “pan de la tierra”, esto es, la Torá 
revelada; o incluso si se le diera “pan del cielo”, 
de todos modos no sería apto para la medida 
plena de ese “pan del cielo”, y se le daría úni-
camente una “cantidad pequeña” del aspecto 
profundo de la Torá.

Cuánto más si se trata de alguien que aún 
no se ha acercado al judaísmo; más aún, de al-
guien que podría, Di-s libre, menospreciar el 
maná –el pan del cielo– que se le ofrezca: cier-
tamente no parecería conveniente darle por 
ahora “pan del cielo”, lo esotérico de la Torá, y 
mucho menos en su medida completa.

Frente a ello, la enseñanza de la “Parashá 
del maná” es que esto debe darse a cada indi-
viduo, sin considerar en qué situación se en-
cuentre, incluso a alguien que (por el momen-
to) transgrede, Di-s libre, un mandato de Di-s.

Y puede decirse: respecto de las demás 
partes de la Torá, vinculadas con las faculta-
des manifiestas del alma, en ocasiones corres-
ponde ponderar y conocer bien su situación: si 
ya es pertinente para él tal aspecto, y si es un 
vehículo idóneo para recibirlo, etc.

En cambio, respecto del pan del cielo –el 
aspecto profundo de la Torá–, aquellos asun-
tos vinculados con el punto judío del judío –los 
fundamentos de la Torá, como la fe en Di-s y 
Su Unicidad (y los demás principios de la fe, tal 
como Maimónides59 enumera los Trece Princi-
pios de la Fe60)–, la Torá dictamina61 que cada 

59	  En el comentario de Maimónides a la Mishná, Sanhedrín, Introducción al cap. “Jélek”.
60	  Compárese con Alshij a nuestra Parashá allí (54a y en adelante), que el maná vino “a fijar en nuestro 

corazón la fe” en los Trece Principios. Véase allí.
61	  Véase Likutéi Sijot vol. IV, pág. 1040, en la nota.



17Beshalaj

התורה שכל אחד שייך לזה ולשיעור 
לגולגולת"  "עומר   – שבזה  העצמי 
במדריגתו  שבקטנים  הקטן  מן   –

הרוחנית ועד לגדול שבגדולים –
)שם(  בעצם  קשור  זה  דבר  כי 
ישראל, כמו שכתב הרמב"ם "כאשר 
כולם  היסודות  אלה  האדם  יאמין 
ונתברר בה אמונתו בהם הוא נכלל 
האמונה  ו"בירור"  ישראל",  בכלל 
בכל היסודות כדבעי הוא ע"י לימוד 
שנתגלתה  כפי  התורה  פנימיות 
בהבנה והשגה; וכל אחד יכול לקבל 
ביכלתו,  שהדבר  מי  כל  ולכן  זאת, 

צריך להשפיע לו פנימיות התורה.

individuo62 se vincula con ello y es apto para 
la “medida esencial”: “un ómer por persona”, 
desde el menor de los pequeños en grado es-
piritual hasta el más grande entre los grandes.

Pues esto está ligado con la esencia misma 
de (el nombre) Israel, como Maimónides afir-
ma63: “Cuando la persona cree en todos estos 
fundamentos y su fe en ellos ha sido esclareci-
da, queda incluida en el conjunto del Pueblo de 
Israel”64. De hecho, el “esclarecimiento” ade-
cuado de la fe en todos estos fundamentos se 
logra mediante el estudio de la faceta interior 
de la Torá, tal como ha sido revelada para ser 
comprendida. Puesto que es accesible a toda 
persona, corresponde transmitírselo a todo 
aquel que tenga la posibilidad de recibirlo.

10. El 10 (Iud) de Shevat, día del Hilulá (día 
de la elevación del alma) del Rebe, el Nasí 
de nuestra generación, cae en algunos años 
(como en este año) en la semana de la Parashá  
Beshalaj. De ello se desprende que “las accio-
nes65, la Torá y el servicio a Di-s” –del protago-
nista del Hilulá– guardan relación con nuestra 
Parashá y se hallan insinuados en ella.

Es evidente que este fue uno de los ejes cen-
trales de la labor espiritual del protagonista 
del Hilulá: a) “la difusión”, b) “de los manan-
tiales”, c) “hacia afuera”66.

A primera vista, dado que se trata de un 
judío que se encuentra “afuera”, podría pen-
sarse que para él basta con darle agua tomada 

62	  “Pues la luminaria de ella lo devuelve al bien” (Eijá Rabá, al comienzo; Ierushalmí Jaguigá 1:7; y Korbán 
HaEdá allí). Véase allí.

63	  En el comentario de Maimónides a la Mishná allí, al final, después de detallar los Trece Principios.
64	  En la traducción de Kafaj: “Y cuando en la persona estén firmes todos estos fundamentos y su fe en ellos 

sea verdadera, entonces entra en el conjunto de Israel”.
65	  Igueret HaKodesh, explicación al cap. 27 (147a).
66	  Véase Likutéi Sijot vol. IV, pág. 1119 y en adelante; vol. V, pág. 432 y en adelante; vol. XV pág. 282 y en 

adelante. Y en varias fuentes más.

של  ההילולא  יום  שבט,  יו"ד  י. 
חל  דורנו,  נשיא  אדמו"ר  מו"ח  כ"ק 
בכמה שנים )כבשנה זו( בשבוע דפ' 
"מעשיו  אשר  מובן,  ומזה  בשלח. 
ותורתו ועבודתו" של בעל ההילולא 
מרומזים בפרשתנו ושייכים לענינה.

הי'  זה  שדבר  אנו,  רואים  ואכן 
בעל  של  העיקריות  מעבודותיו 
מעיינותיך  ב(  יפוצו  א(   – ההילולא 

ג( חוצה.
ביהודי  מדובר  כאשר  לכאורה, 
על  להעלות  "חוצה", אפשר  הנמצא 
הדעת שדי לו במים הבאים מן הנהר 
צריך  אין  אבל  המעיין,  מן  היוצא 



18 Likutéi Sijot

להביא אליו את המעין עצמו.
הברורה,  ההוראה  באה  זה  ועל 
המעיינות  את  חוצה  להביא  שיש 
עצמם, ויתר על כן: לא די לתת לו 
טיפין בלבד מן המעיין, אלא הנתינה 
הפצה,  של  באופן  להיות  צריכה 

שיעור שלם.
וכנ"ל, שנותנים לכל אחד "עומר 
לגולגולת" מן ה"לחם מן השמים" עד 
שהלה מרגיש גם ש"טעמו כצפיחית 
בדבש", היינו שיכול הוא לקבל מזה 

תענוג, והכי נעלה.
"אשר  בדרכיו  ההליכה  ידי  ועל 
הורנו מדרכיו ונלכה באורחותיו נצח 
הבטחת  קיום  את  נמהר  ועד",  סלה 
משיח,  של  בהיכלו  משיחא,  מלכא 
שע"י הפצת מעינות הבעש"ט חוצה 
משיחא,  מלכא  דא  מר",  "קאתי 

במהרה בימינו ממש.

de un río que proviene del manantial; no sería 
necesario llevarle el manantial mismo.

Acerca de ello se obtiene una enseñanza 
clara: los manantiales mismos deben llevarse 
hacia afuera. Más aún: no basta con darle ape-
nas gotas del manantial; debe ser en forma de 
difusión, en una medida plena.

Como se explicó antes: se da a cada indivi-
duo un “ómer por persona” del “pan del cielo”, 
hasta el punto de que también él perciba que 
“su sabor era como el de una torta con miel”67, 
de lo que puede obtener deleite, y del modo 
más elevado.

Mediante el hecho de marchar por sus 
caminos –“que nos enseñó sus caminos y 
marchar por sus sendas, por siempre, eter-
namente”68–, se apresura el cumplimiento de 
la promesa del rey Mashíaj69, en la cámara ce-
lestial del Mashíaj: que, mediante la difusión 
hacia afuera de los manantiales del Baal Shem 
Tov, “vendrá el señor”, el rey Mashíaj, pronto 
en nuestros días, tal cual.

(De las Sijot de Shabat Parshat Beshalaj 
(11 de Shevat) 5745 – 1985; 19 de Kislev 5716 

– 1955)

67	  Shemot 16:31.
68	  Igueret HaKodesh, cap. 27 (146a).
69	  Del Baal Shem Tov, tal como escribió el Baal Shem Tov en su conocida carta (impresa en Kéter Shem Tov al 

comienzo; y en varios lugares).



19Beshalaj

Resumen

MEDIDA ESENCIAL

   En nuestra Sección Semanal encontramos un detalle aparentemente menor 
sobre el maná (alimento milagroso del desierto) que revela verdades profundas 
sobre el alma judía y nuestra conexión con Di-s.

   La Torá describe extensamente el tema del maná y concluye diciendo: “Y 
el ómer es la décima parte de una efá”. Un ómer era la medida que cada persona 
debía recoger por día, un efá era una medida mayor. Surge la pregunta: ¿por qué 
la Torá espera hasta el final para definir cuánto medía un ómer? Lo lógico sería 
dar esta información al principio, cuando menciona por primera vez “un ómer 
por persona”. 

   Saber la cantidad es crucial para entender cómo esa medida satisfacía a 
todos. Si la Torá coloca esta información al final, debe estar añadiendo una idea 
nueva, un concepto adicional sobre el maná relevante después de los cuarenta 
años que dejó de caer. 

   Otra pregunta: ¿cómo podía la misma cantidad (un ómer) satisfacer a to-
dos? Un bebé necesita mucha menos comida que un adulto fuerte. Uno podría 
decir “era un milagro”, pero curiosamente los Sabios no enfatizan explícitamen-
te este punto como uno de los milagros específicos del maná. Esto sugiere que 
la capacidad del ómer para satisfacer a todos era inherente a su naturaleza, la del 
maná. 

   Para entender esto, es necesario prologar un análisis de los Sabios con re-
lación al ayuno de Iom Kipur. Si una persona come una medida equivalente al 
volumen de un dátil, viola el ayuno porque con ello “la mente de la persona se se-
rena”. Pero el Talmud dice paradójicamente: “Para todo el mundo [esta cantidad 
aquieta la mente], pero para Og, rey de Bashán, la calma en pequeña medida”. 
Esto se resuelve entendiendo que “como un dátil” no funciona proporcional-
mente al tamaño físico de la persona, sino que afecta un nivel fundamental de 
“conexión alma-cuerpo” igual en todos. 

   Debemos introducir una distinción técnica: una medida acumulativa se 
compone de partes que se suman, mientras que una medida esencial es una can-
tidad indivisible donde menos es considerado “nada”. “Como un dátil” funciona 
como medida intrínseca, alcanzando un umbral esencial cualitativo, no cuan-
titativo. 

Para comprenderlo mejor: el alma da vida al cuerpo en dos niveles: mediante 
una vitalidad general, uniforme en todo el cuerpo e igual en todas las personas; 



20 Likutéi Sijot

y una vivificación particular que se adapta a cada órgano, y se diferencia entre 
un individuo y otro.

   Correspondiendo a estos niveles, hay dos clases de ingestión: una relaciona-
da con la conexión general alma-cuerpo (funciona como medida esencial, igual 
para todos) y otra que alimenta funciones específicas (obrando como medida 
acumulativa, adaptándose a cada órgano y cuerpo).

   La Torá usa dos términos: “ómer” (unidad indivisible, sugiere la medida 
esencial del maná) y la “décima parte de una efá” (fracción divisible, habla de 
una medida divisible). Durante los 40 años en el desierto, la Torá usa consis-
tentemente el “ómer” como unidad de medida, porque la función principal del 
maná era nutrir la conexión esencial alma-cuerpo del pueblo recién formado. 
Para esta conexión esencial se necesitaba una medida esencial independiente de 
la edad y del tamaño físico, por eso era igual para todos. “La décima parte de un 
efá” al final añade que el maná también podía nutrir funciones específicas del 
cuerpo, aspecto relevante al ingreso a la Tierra de Israel. 

   Espiritualmente, el maná no solo nutría el cuerpo sino también el alma 
Divina. El alma, en su esencia, tiene el “punto judío”, el núcleo inmutable igual 
en todos; y la extensión de la vitalidad del alma que contienen las facultades 
conscientes del individuo (intelecto y emociones, etc.). Los 40 años en el desierto 
fueron la “infancia” del pueblo. Como un bebé que recibe leche materna comple-
ta, los judíos recibieron el maná apuntando a su núcleo esencial judío, igual en 
todos. Por eso el maná se daba en igual medida, un “ómer.

   Esto explica el milagro de la igualdad: “El que recogió mucho no tuvo de 
más, el que recogió poco no tuvo de menos”. Najshón ben Aminadáv (hombre 
de gran fe) recogió mucho, un “hombre pobre” (espiritualmente menos fervo-
roso) recogió poco, ¡pero ambos terminaban con un ómer exacto! Este milagro 
demuestra que el maná nutría el punto judío esencial, perfecto e igual en cada 
judío, trascendiendo diferencias espirituales. Por esta razón “La décima parte de 
una efá” aparece al final, porque ahí se habla cuando el pueblo habría de ingresar 
a la Tierra de Israel, donde, sobre la base del “punto judío” debían desplegar las 
fuerzas interiores del alma de modo consciente. 

   La enseñanza: la Tora se la llama “pan”, el maná es “pan del cielo”, se refiere 
a la parte revelada de la Torá; mientras que el “pan de la tierra” aluda al aspecto 
revelado de la Torá (las halajot etc.). Lo sucedido con el maná nos enseña que 
aun un judío que todavía no cumple con todos los preceptos debe estudiar de la 
Torá oculta, Jasidut, porque alimenta el “punto judío” que lo conecta con Di-s.

(Resumen de la tercera Sijá de Parshat Beshalaj vol. 26)





En Zejut de

La Kehilá de
Beit Jabad Palermo - Comunidad

Quiera Hashem bendecirlos en todas sus 
actividades y emprendimientos

Leilui Nishmat

Jaia bat Hershl 
Mijael ben Ioel


