Bechala’h

Le cceur de tout Israél
(Discours du Rabbi, Otsar Likoutei Si’hot, tome 1,
seconde causerie de la Parchat Bechala’h)

« Nos Sages ont enseigné : Rabbi Akiva donne I'explication suivante. Lorsque les enfants
d’Israél eurent traversé la mer Rouge, ils eurent I'idée de dire un Cantique. De quelle
maniére le firent-ils ? Comme un Grand qui conduit le Hallel ». Rachi explique : « afin
d’acquitter les présents de leur obligation ». « lIs répondirent, apres lui, les débuts de pa-
ragraphe ». lls dirent Hallélouya™. « Moché dit : ‘Je chanterai pour I'Eternel’ et ils répon-
dirent : ‘Je chanterai pour I'Eternel’. Moché dit : ‘Car, Il est trés haut’ et ils répondirent :
‘Je chanterai pour I'Eternel’. Rabbi Eliézer, fils de Rabbi Yossi Ha Guelili dit : Comme un
petit qui conduit le Hallel. lls lui répondaient en répétant ce qu’il avait dit. Moché dit : ‘Je
chanterai pour I'Eternel’ et ils répondirent : ‘Je chanterai pour I’Eternel’. Moché dit : ‘Car,
Il est tres haut’ et ils répondirent : ‘Car, Il est trés haut’. Rabbi Né’hémya dit : comme le
Sage qui conduit le Chema Israél a la synagogue. Il le récite le premier et les présents le
répétent apres lui »?. Rachi explique : « Ils le lurent tous ensemble, I'inspiration divine se
révéla chez tous et ils penserent ensemble au Cantique tel qu’il est écrit ».

Ainsi, tous s’accordent pour admettre que Moché commenca a dire le Cantique avant
les enfants d’Israél. C’est aussi ce que I'on peut déduire du verset : « Alors, Moché et les
enfants d’Israél chantérent », d’abord Moché, tout seul. La discussion porte sur la suite
du Cantique, prononcée par les enfants d’Israél. Rabbi Akiva considére que seul Moché
dit intégralement le Cantique, alors que les enfants d’Israél n’en prononceérent que les
premiers mots : « Je chanterai pour I'Eternel ». Rabbi Eliézer pense que les enfants d’Israél
dirent, eux aussi, tout le Cantique, mais ils le firent aprés Moché, en lui répondant. Enfin,
Rabbi Né’hémya considére que Moché ne fit que commencer ce Cantique. Par la suite,
tous le réciterent ensemble, dans son intégralité.

Cette discussion porte, en fait, sur I'expression : « en ces termes », figurant dans le
verset : « Alors Moché et les enfants d’Israél chantérent... en ces termes ». La Guemara
poursuit, a ce propos : « Sur quoi porte cette discussion ? Rabbi Akiva considére que ‘en
ces termes’ fait référence a la premiere parole. Rabbi Eliézer, fils de Rabbi Yossi Ha Guelili
pense que ‘en ces termes’ s'applique a chaque parole. Rabbi Né’hémya pense qu’ils dirent
tout, ensemble et que ‘en ces termes’ signifie que Moché commenca le premier ». Il nous
faut donc comprendre le sens de la discussion a propos de ce verset. En outre, le verset
indique, par I'expression : ‘en ces termes’, la maniére dont ce Cantique fut récité, ce que
dit Moché et ce que dirent les enfants d’Israél. Il en résulte donc une différence sur la lec-

(1) Clest ce qu'explique Rachi.
(2) Boraita du traité Sotta 30b.



ture de ce Cantique et sur sa signification. Il nous faut comprendre cette signification et
déterminer de quelle maniére le Cantique fut effectivement récité.

Il est nécessaire, en outre, d’expliquer I'avis de Rabbi Né’hémya, qui dit que Moché ne fit
gu’introduire les propos des enfants d’Israél, puis que tous dirent le Cantique ensemble.
Quel est le sens de cette introduction par Moché, notre maitre ? Selon Rabbi Akiva ou
Rabbi Eliézer, on peut expliquer simplement que les enfants d’Israél ne connaissaient pas
les mots du Cantique. Il fallait donc qu’ils le répétent aprés Moché. lls répondaient alors :
« Je chanterai pour I'Eternel » ou bien I'ensemble du Cantique.

Selon Rabbi Né’hémya, en revanche, tous recurent alors I'inspiration divine et ils dirent
le Cantique tel qu’il est écrit. L'introduction de Moché semblait donc inutile, puisque tous
connaissaient le Cantique, comme le montre la suite de la Guemara, soulignant que les
enfants et les nouveau-nés le réciterent aussi. Bien plus, « les foetus en gestation dirent
aussi le Cantique ». Or, on ne peut pas dire qu’ils le connaissaient parce qu’ils I'avaient
entendu de Moché. lls avaient, eux aussi, I'inspiration divine et la Guemara indique, a la
méme référence® qu’ils dirent ce Cantique parce qu’ils voyaient la Présence divine : « lls
virent la Présence divine et ils dirent le Cantique. Le ventre devint pour eux comme un
miroir et ils La virent ». Quels étaient donc le contenu et le but de cette introduction, faite
par Moché ?

Commentant le verset : « Alors, Moché et les enfants d’Israél chantérent... Je chanterai
pour I'Eternel et ils dirent, en ces termes », le saint Or Ha ‘Haim explique : « lIs dirent je
chanterai : cela veut dire qu’ils se parlerent I'un a l'autre. En ces termes : cela veut dire
gu’ils réciterent le Cantique ensemble, sans changement et sans séparation, comme un
seul homme, malgré leur grand nombre. lIs eurent tous la méme intention et c’est bien ce
gu’ils firent. lls dirent je chanterai, au singulier, comme s’ils n’étaient qu’un seul homme.
Si cela n"avait pas été le cas, ils auraient dit nous chanterons ». Cela veut dire que ce Can-
tigue fut récité d’'une maniere particuliére. Tous les enfants d’Israél le dirent d’'une ma-
niere identiqgue, « comme un seul homme, sans changement et sans séparation ». Comme
on |'a vu, nos Sages expliquent que les nouveau-nés et méme les foetus participérent aussi
a ce Cantique. Il fut donc prononcé dans une unité totale, « sans changement et sans
séparation » entre le grand parmi les grands et le petit parmi les petits. Une telle unité ne
peut étre réalisée que par Moché, notre maitre.

L'explication est la suivante. Moché était la téte, le chef de la génération, gu’il incluait
entierement en lui. Selon les termes de Rachi, « Moché est Israél et Israél est Moché, car
le chef de la génération est comme toute la génération, le chef est tout »“. Cette unité
des enfants d’Israél tels qu’ils sont inclus en Moché transcende toutes les différences. Le

(3) Traité Sotta 30b et pages suivantes.
(4) ‘Houkat 21, 21.



chef est plus haut que le peuple, ainsi gu’il est dit : « a partir de son épaule, il dépasse le
peuple »®)., De ce fait, 'unité d’Israél telle qu’elle est en Moché, est au-dessus de tous les
clivages. Elles concernent les hommes, les femmes et les enfants de maniére identique,
ainsi qu’il est dit : « Il est identique et rend identique le petit et le grand »®. Aussi, apres
gue Moché ait introduisit le Cantique des enfants d’Israél, qui fut récité par son intermé-
diaire et par sa force, « toute la génération » put le dire de la méme maniere, comme
tous étaient inclus en Moché, « comme un seul homme, sans changement et sans sépa-
ration ».

Tel est le sens du commentaire suivant du Me’hilta : « Alors, Moché et les enfants
d’Israél chantérent : Moché était considéré comme tout Israél et tout Israél comme Mo-
ché, quand ils dirent ce Cantique ». Il justifie ainsi I'expression : « Moché et les enfants
d’Israél », alors que Moché fait partie des enfants d’Israél. Pourtant, il aurait suffi de dire :
« Moché était considéré comme tout Israél ». Pourquoi le Me’hilta ajoute-t-il, en outre :
« et tout Israél comme Moché » ? En fait, il souligne, de cette facon, que tous étaient
identiques, quand ils récitérent ce Cantique et I'on peut penser qu’il en fut ainsi parce
gue tous ressentirent que : « Moché est Israél et Israél est Moché » et s’inclurent dans
I'existence de Moché. Ceci instaura entre eux une unité parfaite, au point de ne former
gu’une seule et méme entité. C’est le sens de cette conclusion du Me’hilta : « tout Israél
était comme Moché, quand ils dirent ce Cantique ». Quand ils prononcerent le Cantique
apres l'introduction de Moché, « Moché est Israél », ils devinrent tous « les équivalents
de Moché », s'unissant en ce Cantique, parce que : « Israél est Moché ».

Cette entrée en matiere nous permettra de comprendre les trois avis qui ont été énoncés
sur la maniere de réciter le Cantique. Comme on I'a rappelé, ce Cantique eut un caractéere
particulier et tous devaient le dire dans la plus grande unité. De ce fait, tous s’accordent
pour dire qu’il fut introduit par Moché, qui est a l'origine de I'unité des enfants d’Israél et
de leur identité. En outre, tous s’unirent a Moché, quand il disait lui-méme ce Cantique,
car ils ressentirent qu’il était lui-méme leur propre existence, « Israél est Moché ». C’est
de cette maniere que l'unité est la plus haute. La controverse porte donc sur la maniére,
pour les enfants d’Israél, de se rattacher au Cantique de Moché. Rabbi Akiva considere
gue la totalité du Cantique fut dite par Moché, alors que les enfants d’Israél se conten-
terent de répondre : « Je chanterai ». En d’autres termes, Moché les acquitta de leur obli-
gation. Telle est bien, selon Rabbi Akiva, l'unité la plus parfaite, une soumission totale a
Moché, au point de s’en remettre a lui pour s’acquitter de son obligation, de se contenter
de lui répondre. De la sorte, il est établi que I'existence d’Israél est celle de Moché.

Rabbi Eliézer dit que les enfants d’Israél répétaient, aprés Moché, tout ce gu’il disait,
car il considére que l'unité est parfaite quand les enfants d’Israél la ressentent également,
a leur niveau. En effet, quand ils se contentent de répondre : « Je chanterai pour D.ieu »,

(5) Chmouel 1, 9, 2. On verra aussi le verset Chmouel 1, 10, 23.
(6) Selon les termes du Cantique : « Il tient en Sa main I'Attribut du Jugement ».

3



ils font la preuve qu’a leur niveau, ils ne sont pas encore unis, que leur unité est seulement
I'effet de leur réponse a Moché, avec une soumission totale. Il en déduit que chacun récita
ce Cantiqgue, comme le fit Moché. Néanmoins, ils le réciterent uniguement en répondant
a Moché, en faisant dépendre ce qu’ils disaient du Cantique de Moché. Rabbi Né’hémya
considere que le Cantique de tous les enfants d’Israél, prononcé sous forme de réponse a
Moché, n’est pas encore l'unité la plus parfaite, permettant de ressentir que : « Israél est
Moché ». En effet, les enfants d’Israél ne font que lui répondre. Rabbi Né’hémya en déduit
gu’ils récitérent le Cantique tous ensemble, sans la moindre distinction. C’est de cette
facon que : « Moché est Israél et Israél est Moché ». Cependant, il fut alors établi qu’il en
était ainsi parce que Moché avait introduit le Cantique.

L'unité des enfants d’Israél réalisée par Moché, notre maitre peut étre définie plus pro-
fondément en expliquant ce qu’est 'unité d’Israél dans sa généralité. Deux aspects doivent
étre distingués. Il y a, d’une part, la Mitsva de I'amour du prochain, « tu aimeras ton pro-
chain comme toi-méme »), s‘appliquant entre deux personnes qui restent différentes
I’'une de l'autre, celle qui aime et celle qui est aimée, méme si leur amour est : « comme
toi-méme ». D’autre part, cet amour « comme toi-méme » découle de l'unité d’Israél, qui
veut dire que tous les Juifs ne forment qu’une seule et méme entité, « comme un seul
homme », a proprement parler.

Plusieurs niveaux sont a distinguer. 'Admour Hazaken explique, dans le Tanya®, que
I'unité d’Israél découle du fait que les ames : « sont toutes en harmonie et elles ont un
méme Pere. C’est pour cela que tous les Juifs sont des freres, a proprement parler, par
la source de leur ame en le D.ieu unique. Seuls les corps sont séparés ». Le Yerouchalmi
précise® que : « tous les enfants d’Israél ne forment qu’un seul et méme corps » et il cite,
a ce propos, 'image des deux mains d’un méme corps. Il semble que ce soit la une forme
tres haute de l'unité d’Israél, en laquelle « tous les Juifs sont des fréres, a proprement par-
ler » précisément parce que : « elles ont un méme Pere ». Cela veut dire que le « Pere », la
source, l'origine est unique. En revanche, les enfants d’Israél tels qu’ils sont ici-bas, a leur
place, sont différents les uns des autres. Ainsi, « elles ont un méme pere » mais n’en sont
pas moins nombreuses, bien que : « des freres, a proprement parler ».

'amour des fréres n’est pas celui que I'on éprouve envers un étranger. C’'est un amour
profond. Selon les termes du verset, « tu es ma propre personne et ma chair »*9, |ls
n’en restent pas moins des personnes distinctes. En revanche, quand les Juifs sont définis
comme un seul et méme corps™, il n’y a plus de différence entre les uns et les autres, pas
méme celle de fréres, y compris quand ils se trouvent a leur place. lls n‘ont alors qu’une

(7) Kedochim 19, 18.

(8) Au chapitre 32.

(9) Traité Nedarim, chapitre 9, au paragraphe 4.

(10) Vayéesé 29, 14.

(11) On verra, notamment, le Likoutei Torah, début de la Parchat Nitsavim.

4



seule existence et ils constituent un méme corps. Ceci conduit a s’interroger. Pourquoi
I’Admour Hazaken ne dit-il pas, dans le Tanya, que les Juifs forment un méme corps ? Pour-
quoi les présentent-ils uniguement comme des freres, qui « ont le méme Pere » ?

L'explication est la suivante. Il n’est pas dit, a cette référence du Tanya, que tous les
Juifs sont des fréres pour définir la nature de cet amour du prochain, qui doit étre un
sentiment fraternel. Il s’agit ici, plus exactement, de faire la preuve que toutes les ames :
« ont toutes un méme Pére ». CAdmour Hazaken ne dit pas non plus que tout Israél ne
forme qu’un méme corps, car I'amour auquel le Tanya fait allusion ici, conséquence du
fait gu’elles « ont toutes un méme Pere », est plus haut que celui qui est inspiré par le fait
de constituer un méme corps. LUexplication est la suivante. L'unité des ames d’Israél telle
gu’elle existe en leur source et en leur origine, définie ici par le Tanya, « elles ont toutes un
méme Pére », est mentionnée pour faire la preuve que I'amour du prochain, telle qu’il se
trouve a sa place, peut étre la conséquence de I’harmonie et de l'unité des ames, « en leur
source et en leur origine dans le D.ieu unique ». De fait, 'Admour Hazaken précise bien
que « 'amour et la fraternité véritables » sont atteintes non seulement lorsque ’lhomme
place son ame au-dessus de son corps, mais aussi lorsqu’il « éleve son ame tres haut,
jusqu’a sa source et son origine », car c’est de cette facon que 'on ressent cette Source,
« un méme Pere ».

Il est clair que l'unité découlant du fait que : « elles ont toutes un méme Pére », est plus
haute que celle qui émane du corps unique. En effet, cette derniéere, et non uniguement
celle qui existe entre des fréres, n’est pas totale. Ainsi, un corps se répartit entre différents
membres, parfois différents d’'un extréme a l'autre, comme c’est le cas pour la téte et le
pied. En revanche, quand les ames sont incluses en leur source, « un méme Pére », elles
transcendent toutes les distinctions. A fortiori en est-il ainsi en leur source véritable en le
D.ieu unique, car 'ame de chaque Juif est : « une parcelle de Divinité céleste véritable »*?,
Et, comme le D.ieu unique est I'Infini véritable, au-dela de toutes les distinctions, il en est
de méme pour les ames d’Israél, « parcelles de Divinité céleste véritables ». L'unité par
la source de I'ame en le D.ieu unique est un point unique, que lI'on ne peut pas du tout
segmenter. La force pour un service de D.ieu aussi haut, pour élever son ame jusqu’a ce
gu’elle ressente sa source en le D.ieu unique, est obtenue en s’attachant aux érudits de
la Torah. Commentant I'enseignement de nos Sages selon lequel le verset : « s’attacher
a Lui » signifie que : « celui qui s’attache aux érudits de la Torah est considéré comme
s’il s’attachait a la Présence divine, a proprement parler »* 'Admour Hazaken explique
longuement dans le Tanya que : « I'attachement aux érudits de la Torah, c’est-a-dire aux
Tsaddikim, aux Sages et aux dirigeants d’Israél, en leur génération** permet aux ames du
peuple de s’attacher a leur source premiere et a leur origine, la-haut. »

(12) Selon les termes du Tanya, au début du chapitre 2, d’apres les termes du verset Job 31, 2. Mais, 'Admour
Hazaken ajoute : « & proprement parler ».
(13) Tanya, a la fin du chapitre 2.

(14) Selon les termes du Tanya, a la méme référence, a la page Gb.

5



En la matiére, une distinction doit étre faite entre les Sages, en général, les tétes d’lIs-
raél, en leur génération, d’une part, le chef de la génération, d’autre part, comme Moché,
notre maftre. Nous le comprendrons en rappelant la comparaison, faite a différentes réfé-
rences, entre le roi et le coeur. Ainsi, le Rambam dit que : « le cceur du roi est celui de toute
I'assemblée d’Israél »™>., Au sens le plus simple, cela veut dire que, tout comme la vitalité
de I'ensemble du corps dépend du coeur, celle de « toute I'assemblée d’Israél » dépend du
roi. On peut, toutefois, s’interroger sur cette comparaison, car la vitalité du corps dépend,
avant tout, du cerveau, qui en vivifie tous les membres, y compris le cceur. Des lors, pour-
quoi le roi est-il comparé au coeur et non au cerveau ?

Lexplication est la suivante. Il existe une différence entre I'influence du coeur sur les
membres du corps et celle du cerveau. Linfluence du coeur est la méme pour tous les
membres et elle réside dans le sang qu’il leur envoie. C’est lui qui la véhicule, ainsi qu’il
est dit : « le sang est I'esprit »*®), Or, le sang, dans chaque membre du corps, est toujours
le méme, sans la moindre différence. Il n’en est pas de méme, en revanche, pour la vitalité
gui émane du cerveau. Chague membre recoit celle qui lui convient, « selon son caractere
et sa nature, I'ceil pour voir, 'oreille pour entendre, la bouche pour parler, les pieds pour
marcher ». C’est pour cela que le roi est comparé précisément au cceur. C’est lui qui satis-
fait tous les besoins de ses sujets, pour chacun selon ses conditions propres. En outre,
et avant tout, 'existence méme du pays dépend du roi, tout comme le cceur distribue
I'essence de la vitalité a tous les membres du corps.

On peut penser que, dans le domaine spirituel, une méme différence existe entre les
dirigeants d’Israél, a chaque époque et le chef de la génération. La vitalité distribuée, a
chaque époque, par tous ses dirigeants, les érudits de la Torah, les Sages, est : « la téte et
le cerveau des ames du peuple »*”), C’est la nourriture morale de chacun, selon son ni-
veau. En revanche, I'apport essentiel de Moché, notre maitre, le chef de la génération, est
I'essence de la vitalité morale de tous ceux qui appartiennent a sa génération, comme le
sang distribué par le cceur a tous les membres. Elle met en évidence la pointe de Judaisme
gue chacun possede et qui est identique chez tous les Juifs.

On peut en déduire ce gu’est I'attachement des ames du peuple, en leur source et
en leur origine. Par I'intermédiaire des Sages de chaque époque, ces ames du peuple
s’attachent au « méme Pére ». Le Pere, la source, 'origine, est lié aux enfants, c’est-a-dire
aux distinctions qui existent ici-bas. En revanche, Moché notre maitre, le chef de la géné-
ration, attache les ames d’Israél a leur source au-dela de toutes les distinctions, par la
pointe de Judaisme que chacun posséde et qui est identique chez tous les Juifs. On peut
déduire de tout cela, pour ce qui fait I'objet de notre propos, ce que devait étre la maniére
de réciter le Cantique, pour Moché et les enfants d’Israél.

(15) Lois des rois, chapitre 3, au paragraphe 6.
(16) Reéh 12, 23.
(17) Tanya, au chapitre 2.



Moché introduisit la lecture du Cantique et, de cette facon, il permit a tous les enfants
d’Israél d’en faire de méme par la pointe de leur cceur, qui est identique chez chacun. De
ce fait, les nouveau-nés et méme les foetus se joignirent a eux. Une telle lecture du Can-
tique émane de I'essence méme de l'existence juive, que les foetus possédent aussi, au
méme titre que les plus grands. Tous réciterent donc le Cantique de maniere égale, « sans
changement et sans séparation ». Le fait nouveau du Cantique de la mer fut donc cette
unité, liée a I'existence méme d’Israél, qui apparut alors a I'évidence et prit la forme d’un
chant joyeux.

Car, « la joie brise les limites » et ce fut bien le cas, en l'occurrence. Elle supprima les
barriéres et les entraves de la personnalité humaine, mettant en évidence l'essence de
I'ame. De méme, la joie implique la révélation® et celle de la lecture du Cantique exprima
I"'unité d’'une fagon évidente, tout comme la révélation de la Présence divine permit a tous
de La voir, quand ils dirent : « C’est mon D.ieu », « lls Le désignaient du doigt et disaient :
Le voici »*9),

Puisse D.ieu faire qu’il en soit ainsi pour nous, que nous ayons prochainement le mé-
rite de chanter le dixieme Cantique®?, lorsque : « une grande assemblée retournera la-
bas »?Y, lors de la délivrance véritable et compléte, par notre juste Machia’h, trés bientot
et véritablement de nos jours.

) Torah Or, Parchat Bechala’h, a la page 62a.

) Bechala’h 15, 2 et commentaire de Rachi sur ce verset.

) On verra, notamment, la Me’hilta, a cette référence de la Parchat Bechala’h.
) Yermyahou 31, 7.

s
Cette Si’ha est offerte par son fils Mah'louf

pour l’élévation de la néchama de

Yochoua ben Morde'hai 57 Barkats
décédeé le Youd chevat 5777

m2'%7n

Puisse son souvenir étre source de bénédictions

AN NN

rrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrel





