
Bsd. 

Beshalaj 

Volumen XXXI – Sijá 1 

 

1. Nuestros Sabios enseñaron1: Rabí Akivá expuso que, en el momento en que los 

Hijos de Israel ascendieron desde el mar (después de su partición), se dispusieron a 

entonar un cántico; ¿de qué modo lo entonaron? Como un mayor de edad que recita 

el Halel2 (para hacerlos cumplir con su obligación; así lo explica Rashi), ellos respondían 

tras Moshé solo los encabezados (Halelu-yá3): Moshé dijo: “Cantaré a Di-s”4, y ellos 

dijeron tras él: “Cantaré a Di-s”. Moshé dijo: “Pues se ha exaltado sobre todo”5, y ellos 

dijeron: “Cantaré a Di-s”, y así sucesivamente frase por frase, después de las palabras del 

cántico dichas por Moshé, ellos decían “Cantaré a Di-s”. Rabí Eliezer, hijo de Rabí Iosí el 

Galileo, sostiene que lo pronunciaron como un niño que recita el Halel2, y ellos 

respondían tras él todo lo que él decía: Moshé dijo: “Cantaré a Di-s”, y ellos dijeron: 

“Cantaré a Di-s”; Moshé dijo: “Pues se ha exaltado sobre todo”, y ellos respondían: 

“Pues se ha exaltado sobre todo”. De esa forma repitieron cada frase que Moshé decía. 

Rabí Nejemia opina que lo entonaron como el escriba que dirige el Shemá en la 

sinagoga: él comienza y los presentes responden tras él (“Y todos recitaron juntos5, así, 

reposó sobre todos el espíritu Divino6… y se inspiraron unánimemente para recitar 

juntos todo el cántico tal como está escrito”; así lo explica Rashi). 

Es decir: los tres Sabios concuerdan en que Moshé inició la pronunciación del cántico 

antes que todo el pueblo, tal como se desprende de las palabras del versículo: “Entonces 

cantó Moshé y los Hijos de Israel” – la Escritura lo antepuso a Moshé aparte7. La 

controversia reside en la modalidad de la continuación del cántico por parte de los 

judíos: según Rabí Akivá, la pronunciación de todo el cántico fue exclusivamente de 

Moshé, y el pueblo solo respondía “Cantaré a Di-s”; según Rabí Eliezer, también los 

judíos pronunciaron todo el cántico, pero después de –y a modo de “respuesta” a– la 

 
1 Baraitá, Sotá 30b (pero en la Mishná allí 27b solo se citan las opiniones de Rabí Akivá y de Rabí Nejemia). 
Véase (las versiones y las opiniones): Toseftá allí 6:2. Ierushalmí allí 5:4. Mejilta y Ialkut Shimoní, nuestra 
Parashá, sobre el versículo (15:1). Y en más fuentes. No es este el lugar para extenderse sobre el tema. 
2 Véase Sucá 38b. 
3 Así figura en Rashi. Véase también Rashi a Sucá allí. 
4 Nuestra Parashá 15:1. 
5 Así figura en Rashi. En Toseftá citada en la nota 1 (transcrita en Tosafot allí, donde comienza “Rabí 
Nejemia”) se interpreta la opinión de Rabí Nejemia de otra manera. Véase lo señalado en la nota 
1. Maharshá, Jidushéi Agadot a Sotá allí. Y en más fuentes. No es este el lugar para extenderse al 
respecto. 
6 Esto se explicita en Mejilta de nuestra Parashá allí, según la opinión de Rabí Nejemia. Véase la nota 8. 
7 Véase Shemot Rabá sobre el versículo (al final de 23:9). Véase también más adelante, en el párrafo 2, la 
enseñanza de Mejilta. 



pronunciación de Moshé; en cambio, según Rabí Nejemia, Moshé Rabeinu solo inició la 

recitación del cántico, y luego todos juntos entonaron el cántico entero. 

El debate se vincula con la interpretación de la expresión “de este modo” del 

versículo (“Entonces4 cantó Moshé y los Hijos de Israel este cántico a Di-s, y dijeron de 

este modo: ‘Cantaré a Di-s’”), como se explica en la Guemará allí: “¿En qué discrepan? – 

Rabí Akivá sostiene: ‘De este modo’ se refiere a la primera frase (“Cantaré a Di-s”); Rabí 

Eliezer, hijo de Rabí Iosí el Galileo, afirma: ‘De este modo’ se refiere a cada frase; Rabí 

Nejemia asevera: ‘Y dijeron’ – quiere decir que dijeron todos conjuntamente; ‘De este 

modo’ – que Moshé comenzó primero”. Es menester comprender, cuál es la lógica de su 

discrepancia en la interpretación de este versículo. Además, del hecho mismo de que el 

versículo nos da a entender (mediante la expresión “de este modo”) la modalidad de la 

pronunciación del cántico (qué dijo Moshé y qué dijeron Israel) se desprende que hay 

aquí una diferencia práctica, tanto en la pronunciación del cántico como en su 

contenido; es necesario entender, entonces, cuál es la diferencia práctica en el 

contenido del cántico: cómo (y bajo cuál de las tres modalidades señaladas) lo 

entonaron. 

También requiere explicación la posición de Rabí Nejemia: él dice que Moshé solo 

“comenzó la entonación del cántico” para marcar el inicio del mismo a los Hijos de Israel, 

pero luego lo entonaron “todos juntos”; ¿en qué consiste esta “apertura” de Moshé 

Rabeinu? 

Según Rabí Akivá o según Rabí Eliezer, puede decirse sencillamente que los judíos no 

conocían por sí mismos las palabras del cántico y, por ello, debían responder tras 

Moshé8 (ya fuera si solo respondían “Cantaré a Di-s”, o si respondían tras él todas las 

palabras del cántico). Sin embargo, según Rabí Nejemia, que afirma que “reposó sobre 

todos el espíritu Divino… y se inspiraron unánimemente para recitar juntos todo el 

cántico tal como está escrito”, no habría, en apariencia, necesidad de la “apertura” de 

Moshé para que conocieran las palabras del cántico9. [Esto se refuerza, además, según 

 
8 Véase también Mejilta de nuestra Parashá sobre el versículo: solo en la opinión de Rabí Nejemia se 
menciona que “posó el espíritu Divino sobre Israel”, a diferencia de las demás opiniones* 
(véase Maharshá, Jidushéi Agadot a Sotá allí). Sin embargo, conforme a esto habría que decir, a primera 
vista, que discrepan con la interpretación según la cual también los niños pequeños, etc., y los fetos 
dijeron el cántico (como se explicará en el interior de la Sijá). En Guemará Berajot 50a se explicita que 
Rabí Akivá sostiene* como Rabí Meir que también los fetos dijeron el cántico, y de allí parece 
desprenderse que esto es así para todas las opiniones (véase Zohar, nuestra Parashá, 60a). Véase la nota 
20. 
*) Nótese que en la edición de Mejilta de Horowitz allí, fue transcrita la formulación “posó el espíritu 
Divino…” también según la opinión de Rabí Akivá. 
9 Cabe señalar lo que figura en Ierushalmí Sotá allí: “¿Qué viene a enseñar ‘de este modo’? (‘Pues todos 
dijeron el cántico por sí mismos, como Moshé’, así explica Korbán HaEdá). ‘De este modo’: para las 
generaciones”. Esto no concuerda con el Talmud Bablí, que interpreta (según Rabí Nejemia): “‘de este 



se expone a continuación en la Guemará allí10: “También los niños pequeños y los 

lactantes dijeron el cántico”; e incluso más, el Talmud agrega que “también los fetos en 

el vientre de sus madres cantaron”; de hecho, en ellos no cabe decir que lograron 

inspirarse en la recitación del cántico por haberlo escuchado de Moshé; más bien, esto 

sucedió a raíz del espíritu Divino que reposó sobre ellos (como se explica en 

la Guemará allí11, que su pronunciación del cántico fue consecuencia de la visión de 

la Shejiná (Presencia de Di-s) pues “vieron la Shejiná… y cantaron…; el vientre materno 

se les volvió como un espejo luminoso y vieron”)]. Entonces, según Rabí Nejemia, ¿cuál 

es, el contenido y el propósito de la “apertura” por parte de Moshé12? 

 

2. Sobre el versículo: “Entonces cantó Moshé y los Hijos de Israel este cántico a Di-s, 

y dijeron de este modo: ‘Cantaré a Di-s’”, el Or HaJaim interpreta: “Y dijeron de este 

modo: ‘Cantaré’: esto significa que se ‘dijeron’ unos a otros que debían cantar ‘de este 

modo’. Ellos se invitaron mutuamente a entonar el cántico juntos, sin ninguna diferencia 

ni separación, hasta el punto de ser como una sola persona, aunque fueran muchos. Así, 

se inspiraron unánimemente, y en la práctica dijeron ‘Cantaré’ en singular13, como si 

fuesen una sola persona; pues, de no ser así, habrían dicho ‘Cantaremos’”. 

Esto implica que la pronunciación del cántico tuvo un carácter singular: todo Israel lo 

dijo en plena igualdad, literalmente como una sola persona, “sin diferencia ni 

separación”. Y según las palabras de nuestros Sabios citadas anteriormente –que 

también los niños pequeños y los lactantes, e incluso los fetos en el vientre de sus 

madres, entonaron el cántico– se desprende que, en la pronunciación del cántico, hubo 

un estado de unidad absoluta, sin ninguna “diferencia ni separación”, entre el más 

grande de los grandes y el más pequeño de los pequeños, hasta los fetos en el vientre de 

sus madres. 

Con esto puede explicarse por qué, según todas las opiniones, la pronunciación del 

cántico por parte de los Hijos de Israel fue precedida por la “apertura” de Moshé: una 

unidad absoluta como esa, en la que todo Israel sea como una sola persona –desde los 

 
modo’: que Moshé comenzó primero”. Véase también el Targúm a Shir HaShirím, al comienzo, donde se 
expresa que Moshé con los Hijos de Israel “comenzaron todos y dijeron conjuntamente el cántico”. 
10 Véase también Toseftá e Ierushalmí (y Mejilta) allí. 
11 30b en adelante. 
12 En sentido llano, podría decirse que se trata de una cuestión de cortesía: aguardaron a que Moshé 
comenzara (véase Rashi a Sotá allí, donde comienza “Leemór”: “Después de que se les dio permiso de 
decir…; después de que el sabio comenzó”). Sin embargo, en apariencia, no es una explicación suficiente, 
pues para ello no habría sido necesario que el versículo lo subrayara (y resulta forzado decir que esto 
mismo viene a enseñar el versículo: que es preciso aguardar a la apertura del sabio). 
13 Cabe señalar lo que dice Rashi a Itró (19:2): “Como una sola persona, con un solo corazón”. Véase más 
adelante la nota 51. 



más grandes hasta los más pequeños, incluyendo los fetos en el vientre de sus madres– 

solo puede producirse por medio de Moshé Rabeinu. 

La explicación es la siguiente: 

En vista de que Moshé Rabeinu es la cabeza y el Nasí, líder de la generación, él 

abarca a toda la generación como una sola entidad; en palabras de Rashi14: “Moshé es 

Israel e Israel es Moshé… pues el Nasí de la generación equivale a toda la generación, 

dado que el Nasí lo es todo”. Esta unión de todos los judíos (tal como están contenidos 

en Moshé) es de una índole que trasciende cualquier segmentación: el líder, Nasí, como 

su nombre lo indica, está menusé, elevado y separado del pueblo (“Más alto que todo el 

pueblo, desde sus hombros hacia arriba”15); por ello, la unión de los judíos tal como 

están contenidos en él radica en una unidad por encima de toda diferencia: hombres, 

mujeres y niños en pie de igualdad, a modo de “Iguala16 completamente al pequeño y al 

grande”. 

Por consiguiente, al abrir Moshé Rabeinu el cántico de los Hijos de Israel –de modo 

que la pronunciación del cántico por parte de ellos provino por medio de él y con su 

fuerza– obró que la entonación del mismo por parte de “toda la generación” fuese en 

igualdad plena (tal como están contenidos en Moshé17), como una sola persona, “sin 

diferencia ni separación”. 

Cabe decir que esta es también la intención de Mejilta sobre el versículo: “Entonces 

cantó Moshé y los Hijos de Israel”: “Moshé equivale a todo Israel, e Israel equivale a 

Moshé en el momento en que entonaron cántico”. En efecto: para explicar la aparente 

redundancia en el lenguaje del versículo (“Moshé y los Hijos de Israel”, siendo que 

Moshé está incluido en los Hijos de Israel) habría bastado, a primera vista, con explicar 

que “Moshé equivale a todo Israel”18. Sin embargo, del hecho de que Mejilta establezca 

(no solo que “Moshé equivale a todo Israel”, sino) también que “Israel equivale a Moshé 

en el momento en que entonaron cántico”, se desprende que la intención de Mejilta es 

explicar que Moshé y los Hijos de Israel se igualaron en la pronunciación del cántico19. 

En este contexto, es coherente pensar, que esta igualdad provino de que los Hijos de 

Israel sintieron que “Moshé es Israel e Israel es Moshé”: que todos están contenidos en 

la realidad de Moshé (y esto es lo que los unifica en una unidad absoluta y los hace una 

sola realidad). 

 
14 Jukat 21:21. 
15 I Shmuel 9:2 (véase allí 10:23). Véase Or HaTorá, Vaierá (vol. IV), pág. 764b. Shir HaShirím (vol. II), pág. 
414 en adelante. Y en más fuentes. 
16 Lenguaje del poema litúrgico: “El que sostiene la mano”. 
17 Véase también Shaj a la Torá aquí: “Inspiraron su intención con que dijo Moshé, pues todos están 
contenidos en él… ya que sus almas son chispas de su alma”. Cabe señalar: Maamarím del Alter Rebe 
5566, pág. 150. Torat Jaim, nuestra Parashá, pág. 226a–b. 
18 Véase la segunda opinión en Mejilta allí: “Que Moshé dijo el cántico en representación de todo Israel”. 
19 Véase también la explicación de Merkévet HaMishné a Mejilta allí. 



Esta es la intención de la conclusión de Mejilta: “E Israel equivale a Moshé en el 

momento en que entonaron cántico”: la pronunciación del cántico por medio de la 

(apertura de) Moshé (“Moshé es Israel”) obró sobre Israel que fuesen “equivalentes a 

Moshé”; es decir, que se asemejaran y se unificaran en la pronunciación del cántico con 

Moshé (puesto que “Israel es Moshé”). 

 

3. A la luz de esta introducción, pueden explicarse las tres opiniones mencionadas 

respecto de la modalidad en que se entonó el cántico: 

Dado que la pronunciación del cántico debía ser de una manera singular, de modo 

que todos lo dijeran en una unidad absoluta, por ello, según todas las opiniones: (a) la 

“apertura” del cántico fue por medio de Moshé (quien opera la unidad y la igualdad de 

todo Israel)20; (b) la pronunciación misma del cántico por parte de Israel se dio de una 

manera en la que se unificaron con (el cántico de) Moshé, pues sintieron que toda su 

realidad es Moshé, “Israel es Moshé” (la consumación plena de la unión entre los 

judíos). La controversia radica, entonces, en el grado y la modalidad del vínculo de la 

pronunciación del cántico de Israel – con Moshé Rabeinu: 

Según Rabí Akivá, la pronunciación del cántico entero fue de Moshé Rabeinu, e Israel 

solo respondía: “Cantaré a Di-s”. Esto significa que todo Israel “cumplió” su obligación 

de entonar el cántico mediante la pronunciación de Moshé19. Desde la perspectiva de 

Rabí Akivá, esta es la plenitud de la unión: cuando adopta la forma de una sumisión y 

anulación absoluta, hasta el punto de “cumplir” mediante el cántico de Moshé, siendo 

ellos únicamente “los que responden tras él”21. En ello se enfatiza que toda la realidad 

de Israel no es sino la realidad de Moshé. 

Según Rabí Eliezer, “respondían tras él todo lo que él decía”, pues sostiene que la 

plenitud de la unificación se alcanza cuando los Hijos de Israel sienten esta unidad 

también tal como se hallan en su propio nivel. En la modalidad anterior –en la que 

respondían tras él (solo) “Cantaré a Di-s”– se subraya que los judíos, tal como se 

encuentran en su propio nivel (y desde su propia realidad), no están en un estado de 

unidad absoluta; la unidad depende de que ellos solo “respondan” tras Moshé con 

anulación absoluta22. Por ello, Rabí Eliezer sostiene que pronunciaron todo el cántico 

 
20 Conforme a lo explicado en el interior de la Sijá, puede decirse que, según todas las opiniones, el pueblo 
judío dijo el cántico con espíritu Divino [así figura también en forma general en Shemot Rabá (22:3; 23:2) 
sobre el versículo: “Y creyeron en Di-s” (pero en Mejilta sobre el versículo es un dicho de Rabí Nejemia). 
Véase Zohar, nuestra Parashá, allí. Alshij y Shaj a la Torá aquí]. La razón por la cual respondían tras Moshé 
es su completa sumisión y unión con Moshé, como se explica en el interior de la Sijá. 
21 Cabe señalar lo explicado en otro lugar (Likutéi Sijot, vol. XXIII, pág. 233) respecto de la recitación 
del Halel (por medio de responder Halelu-yá). Véase allí. 
22 Cabe decir, que Rabí Akivá sostiene que la pronunciación de todo el cántico por parte de todo Israel (por 
sí mismos) disminuye el nivel de unión que se alcanza mediante una sola pronunciación de Moshé. Rabí 
Eliezer sostiene que esta unión puede revelarse en la realidad (y la pronunciación) de los Hijos de Israel, 



como Moshé, pero precisamente bajo el modo de “respuesta” a la entonación de 

Moshé, es decir, en dependencia del cántico de Moshé. 

Rabí Nejemia, en cambio, piensa que incluso el cántico de los Hijos de Israel en 

forma de respuesta a Moshé aún no representa la máxima expresión de unidad, en la 

medida en que se perciba en ellos que “Israel es Moshé”, puesto que siguen siendo 

únicamente quienes responden tras él. Por ello, según Rabí Nejemia, lo dijeron “todos 

juntos”, sin ninguna división en absoluto, lo cual enfatiza que “Moshé es Israel e Israel 

es Moshé”22 [solo que esto mismo se reveló por medio de que Moshé Rabeinu “abrió” la 

pronunciación del cántico, como se explicó anteriormente]. 

 

4. La unión del pueblo judío producida precisamente por medio de Moshé Rabeinu, 

se comprenderá con mayor profundidad al introducir una explicación adicional sobre el 

concepto de “ajdut Israel, unión del pueblo de Israel”. Tal como se ha explicado en 

varias ocasiones, hay en esto dos aspectos: 

a) La mitzvá consiste en el amor al prójimo judío (“Amarás a tu prójimo como a ti 

mismo”23). En este plano aún hay dos personas separadas: el que ama y el amado (solo 

que el amor es “como a ti mismo”). 

b) La razón por la que puede haber un amor “a tu prójimo como a ti mismo” radica 

en el concepto de “ajdut Israel”, cuyo significado es que todo Israel constituye una sola 

realidad, literalmente como una sola persona. 

Dentro de esto mismo hay varias modalidades (y niveles): 

En el Tania24, el Alter Rebe explica que la unión de los judíos proviene de que las 

almas25 “son iguales y tienen todas un mismo Padre; en virtud de su raíz en el Di-s 

Único, todos los de Israel son llamados hermanos26 literalmente27, solo que los cuerpos25 

son distintos”. 

Ahora bien, en el Talmud Ierushalmí28 se explica que “todo Israel es un solo 

cuerpo”29 (y para ello, allí se trae la analogía de dos manos de un mismo cuerpo), lo cual, 

 
pero solo cuando se siente que viene a modo de “respuesta” al cántico de Moshé. Rabí Nejemia dice que, 
dado que “Moshé es Israel e Israel es Moshé”, también en su pronunciación “todos juntos” se siente una 
unidad absoluta con el cántico de Moshé. Véase más adelante la nota 54 (expresado en palabras de la 
Filosofía Jasídica). 
23 Kedoshím 19:18. 
24 Cap. 32. 
25 Véase también Radbaz a las Leyes de los Rebeldes 2:4. 
26 Véase Maimónides, Leyes de Donativos a los Pobres 10:2. 
27 No solo “cercanos” o “semejantes” (como en Lej Lejá 13:8 y en Rashi allí). 
28 Nedarím 9:4. 
29 Palabras de Korbán HaEdá allí. De modo similar figura en Radbaz (citado en la nota 25). Avarbanel a 
Iehoshúa, “séptima sección”. Y en más fuentes. Véase Tania, Igueret HaKodesh, al final del cap. 22 (según 
Parashat Shoftím 20:11). Allí, cap. 31. Extensamente: Séfer HaMitzvot del Tzemaj Tzedek, Mitzvat Ahavat 
Israel. 



en apariencia, constituye una modalidad más elevada de la unión entre los judíos. Pues 

el hecho de que “todos los de Israel sean llamados hermanos literalmente” por tener 

“un solo Padre para todas las almas”, indica solo que su “Padre” (la raíz y fuente de 

todas las almas) es uno; pero los judíos por sí mismos, tal como se encuentran en su 

lugar, están diferenciados (“tienen todas un mismo Padre”: son muchos), aunque en 

realidad son “como hermanos literalmente” [si bien el amor entre hermanos no es como 

el amor hacia un extraño, sino que es un amor esencial, como dice el versículo30: “Tú 

eres mi propio ser y mi propia carne”, con todo, siguen siendo personas distintas y 

diferenciadas]. En cambio, cuando se afirma que todo Israel es un solo cuerpo, porque 

todo Israel es “una sola estructura íntegra”31, no existe en ellos –incluso tal como se 

halla cada uno en su lugar– ni siquiera la diferenciación propia de los hermanos; son una 

sola realidad: “un solo cuerpo”. 

Conforme a esto, requiere explicación: ¿por qué el Alter Rebe no mencionó en 

el Tania que todo Israel es “una sola estructura íntegra”, “un solo cuerpo”, y escribió 

únicamente que “todas las almas tienen un solo Padre y por ello todos los de Israel son 

llamados (solo) hermanos”? 

 

5. Puede decirse que la explicación es la siguiente: 

El hecho de que “todas las almas de Israel son llamadas hermanas en el más pleno 

sentido de la palabra”, no fue traído allí en el Tania para definir la esencia y el nivel del 

amor (que el amor al prójimo judío debe ser como el amor entre hermanos), sino 

únicamente como prueba de que “todas las almas tienen un solo Padre”. Por ello, allí no 

se cita el enunciado de que “todo Israel es un solo cuerpo”, puesto que el amor del que 

se habla en el Tania allí –que proviene de que “tienen un solo Padre para todas”– es 

más elevado incluso que el de “todo Israel es un solo cuerpo”. 

La lógica del asunto es la siguiente: lo que se menciona en el Tania allí acerca de la 

unidad de las almas judías en su raíz y fuente (“un solo Padre para todas”) es para 

explicar que el amor al prójimo judío, tal como cada uno se encuentra en su lugar (cada 

cual en su situación material y estado espiritual), puede surgir del sentimiento de la 

“igualdad” y unidad de todas las almas judías, así como se da “por la raíz de sus almas 

en el Di-s Único”32. A esto apunta la precisión de la expresión del Alter Rebe: el “amor y 

fraternidad verdaderos” se producen (no solo cuando se fortalece el alma por sobre el 

 
30 Vaietzé 29:14. 
31 Likutéi Torá, comienzo de Nitzavím, y en varios lugares. Véase, en particular, Likutéi Sijot, vol. XXX, 
págs. 218–19. 
32 Véase el Maamar “Ele Toldot” 5672 (Séfer HaMaamarím 5672–5676, pág. 50): “Que por la raíz de sus 
almas en el Di-s Único, también en su despliegue (al investirse en cuerpos) son afines”. Véase allí. Así se 
desprende también de la expresión de mi suegro, el Rebe –cuyo Hilulá es el 10 de Shevat–, citado más 
adelante en la nota 35. 



cuerpo, sino) cuando la persona eleva y enaltece el alma “más y más, hasta su origen y 

su raíz…”33; porque entonces siente la raíz de su alma (en “un solo Padre”). 

Es evidente que la unidad derivada de “un solo Padre para todas” es más elevada 

que la unidad de “todo Israel es un solo cuerpo”. Pues incluso el nivel de unión producto 

de que los judíos son literalmente un solo cuerpo (no solamente hermanos) no es una 

unidad absoluta, ya que incluso en un solo cuerpo existe la diferenciación de sus 

miembros, hasta diferencias de un extremo al otro: como la cabeza en relación con los 

pies. En cambio, tal como las almas de Israel están contenidas en su raíz, en “un solo 

Padre”, ello está por encima de toda segmentación34. Con mayor razón aún, en virtud de 

la verdadera raíz del alma en el “Di-s Único”35 (pues el alma de cada judío es “una parte 

de Di-s de lo Alto, tal cual”36): así como “Di-s es Único”, siendo la simplicidad no 

compuesta absoluta37, más allá de toda división y segmentación, así también respecto 

de las almas de Israel (que son “una parte de Di-s de lo Alto, tal cual”), el concepto de 

unión entre ellas “en función de la raíz de las almas en el Di-s Único” es a modo de un 

solo punto, completamente por encima de cualquier tipo de división y clasificación. 

 

6. Ahora bien: la fuerza para un servicio tan elevado –elevar y exaltar el alma hasta 

que sienta su raíz en el Di-s Único– proviene del apego a los Sabios, tal como lo explicó 

el Alter Rebe38 respecto de lo que dijeron nuestros Sabios sobre el versículo39: “‘A Él te 

unirás’, que todo el que se une a un Sabio (de la Torá), la Escritura lo considera como si 

realmente se hubiese unido a la Shejiná”. Pues por medio de la unión a los Sabios de la 

Torá (“quienes son los tzadikím y los Sabios, cabezas de los Hijos de Israel de su 

 
33 Continúa: “… y también extender la luz infinita… en la fuente de las almas de todo Israel”. Cabe señalar 
lo que escribió antes: “¿Quién conoce la grandeza y la elevación del alma y del espíritu en su raíz y su 
fuente…?”. 
34 Véase Tania, cap. 2, donde se compara con un hijo que procede del cerebro del padre. Véase allí. 
35 No solo “un solo Padre”: el nivel de jojmá, que es fuente de diferenciación. Cabe decir que esto está 
insinuado en las palabras del Tania allí: “Que todas son iguales”. Véase Séfer HaMaamarím 5669 (pág. 
73): “Que son iguales, es decir, en su esencia misma”; la esencia que trasciende las manifestaciones. 
Profundícese allí. Véase también una carta de mi suegro, el Rebe (Kovetz Mijtavím de los Tehilím, al 
comienzo; Igrot Kodesh suyo, vol. II, pág. 524): “Las almas se aman unas a otras por ser literalmente una… 
desde la esencia de la Divinidad, que es la Esencia –bendito sea– que las contiene; y esta es la 
comprensión del dicho… que las almas son iguales”. 
36 Palabras del Tania, al final del cap. 2 (sobre la base de la expresión del versículo en Job 31:2, pero añade 
la palabra “literalmente”). Véase extensamente Shefa Tal, en la introducción. 
37 Véase Maimónides, Leyes de los Fundamentos de la Torá 1:7. Allí 2:10. 
38 Tania, al final del cap. 2. 
39 Ékev 11:22. Sifrí y Rashi sobre el versículo. Ketuvot 111b. Maimónides, Séfer HaMitzvot, Precepto 
Positivo 6. Maimónides, Leyes del Carácter Humano 6:2. Shulján Aruj del Alter Rebe, Oraj Jaím, allí, inc. 4. 
Cabe señalar lo que dice Mejilta de nuestra Parashá sobre el versículo: “Y creyeron en Di-s”: “Que todo el 
que cree en el pastor fiel es como si creyera en Aquel que dijo y se hizo el mundo”. 



generación”40) las almas del pueblo se unen “a su esencia primera y a su raíz” en lo Alto 

(como se explica extensamente en el Tania). 

Cabe decir que, en esto mismo, hay una diferencia entre los Sabios de la Torá en 

general (“las cabezas de los Hijos de Israel de su generación”) y el Nasí, líder de la 

generación (como Moshé Rabeinu). 

Esto se comprenderá prologando lo que vemos en varias fuentes que el “rey” es 

comparado con el “corazón”41 (como está insinuado en las palabras de Maimónides42: 

“Su corazón (el del rey) es el corazón de toda la congregación de Israel”). La razón 

sencilla es que, así como la vitalidad de todo el cuerpo depende del corazón, de la 

misma forma la vitalidad de “toda la congregación de Israel” depende del rey. 

Sin embargo, esto requiere explicarse mejor: la vitalidad del cuerpo depende 

principalmente del cerebro, que está en la cabeza (del cual se extiende vitalidad a todos 

los miembros del cuerpo, también al corazón43), entonces ¿por qué se compara al rey 

con el corazón y no con el cerebro? 

La explicación podría ser la siguiente44: 

La superioridad de la influencia del corazón en los miembros del cuerpo, en relación 

con la influencia del cerebro, es que la vitalidad que se extiende desde el corazón a un 

miembro se extiende también a los demás. Pues del corazón fluye sangre a todos los 

órganos (en la sangre se inviste la vitalidad del alma, “porque la sangre es el alma”45), y 

esa misma sangre está presente en todos los miembros, sin diferencia46. En cambio, la 

vitalidad que fluye del cerebro en los miembros (de modo manifiesto) se da de manera 

tal que cada órgano recibe la “vitalidad y fuerza” que le corresponden “según su 

condición y configuración: el ojo para ver, el oído para oír, la boca para hablar y los pies 

para andar”43. 

Esta es la razón por la que el rey es comparado con el “corazón”: porque, además de 

que el rey provee a los habitantes del país todas sus necesidades (a cada uno según su 

situación), el rasgo principal de la realeza es que la existencia misma del país entero 

 
40 Palabras del Tania allí (al final de pág. 6b). 
41 Véase Séfer Ietzirá (6:2): “Corazón en el alma, como un rey en la guerra”. Bejáie, comienzo de nuestra 
Parashá. Avarbanel, Parashá Shoftím, en la sección del rey (en nombre de los filósofos). Y en más fuentes. 
42 Leyes de Reyes 3:6. 
En sentido llano, la intención de Maimónides no es comparar al rey con el corazón de toda la congregación 
de Israel, sino afirmar: “Que su corazón –el del rey– es el corazón de toda la congregación de Israel”; por 
ello, “la Torá fue especialmente estricta respecto del desvío de su corazón”. Sin embargo, del hecho de 
que “la Torá fue estricta” principalmente respecto del corazón del rey (porque “su corazón es el corazón 
de toda la congregación de Israel”), se desprende que el vínculo esencial del rey con toda la congregación 
de Israel reside en el aspecto del corazón. 
43 Tania, cap. 51. 
44 Véase (explicado de otra forma) Likutéi Sijot, vol. XIX, pág. 165 en adelante. 
45 Parashá Reé 12:23. Y en más fuentes. 
46 Véase Likutéi Torá, Bamidbar 13a. 



depende del rey47, como el corazón que suministra la vitalidad esencial a todos los 

miembros del cuerpo. 

Cabe decir que, de modo análogo, esta es la diferencia, en lo espiritual, entre “las 

cabezas de los millares de Israel en cada generación” y el Nasí de la generación: la 

vitalidad espiritual que se extiende a los integrantes de la generación por medio de los 

Sabios (de la Torá) en general, “las cabezas de los millares de Israel de cada generación” 

(que son como “cabeza y cerebro respecto de las almas del pueblo”48), es a modo de 

“alimento espiritual” para cada cual según su nivel. Pero la novedad principal que se 

introdujo en el pueblo judío mediante Moshé Rabeinu (el “líder de la generación”) es 

que de él se despliega la vitalidad espiritual esencial a todos los miembros de la 

generación, como la sangre que fluye del corazón49 a todos los órganos; pues él revela 

en los judíos el “punto judío”, el cual es literalmente igual en todo Israel. 

De esto se entiende también en cuanto al vínculo de las almas del pueblo con su raíz 

y fuente: que por medio de “las cabezas de los millares de Israel” en general las almas 

del pueblo se vinculan con su raíz en lo Alto, se refiere al nivel de “un solo Padre para 

todas”, donde el título “Padre”50 indica la relación (de raíz y fuente) con los hijos; esto 

implica el origen de la segmentación y diferencias “abajo”51, cuando las almas se invisten 

cada una en su cuerpo. En cambio, Moshé Rabeinu (el Nasí de la generación) vincula y 

une a las almas judías con su raíz en el Di-s Único, que está más allá51 de toda división y 

diferencia52 (esto se relaciona con el “punto judío” que es literalmente igual en todo 

Israel53). 

 

7. Sobre la base de todo lo anterior, también se comprende en cuanto a nuestro 

asunto: la entonación del cántico por parte de Moshé y los Hijos de Israel: 

El hecho de que Moshé Rabeinu “abrió” la pronunciación del cántico obró en todo 

Israel que digan el cántico desde su “punto judío”, que es igual en todos los judíos, tal 

 
47 Por ello, respecto del que se rebela contra el rey, el rey tiene autorización para darle muerte 
(Maimónides, Leyes de Reyes allí 3:8), incluyendo también al que gesticula con el dedo ante el rey (Jaguigá 
5b). Véase Likutéi Sijot, vol. IV, pág. 1050 en adelante. Vol. VIII, pág. 25. Y en más fuentes. 
48 Tania, cap. 2 (pág. 6b al comienzo). 
49 Cabe señalar lo explicado en varias fuentes, que la Iejidá del alma mora precisamente en el corazón 
(véase Serie de Discursos Jasídicos 5672, vol. I, cap. 35. Véase Torá Orá, Meguilat Ester desde el final de 
94d en adelante. Shaaréi Orá, donde comienza “VeKivel”, cap. 16 en adelante. Y en más fuentes). 
50 Véase antes en la nota 35. 
51 Cabe decir que esta es la explicación de las dos expresiones: “Como un solo hombre, con un solo 
corazón” (véase antes en la nota 13): “Como un solo hombre”, donde aún existe la diferenciación de 
miembros, cabeza y pie, etc.; “Con un solo corazón”: el punto de vitalidad que está por encima de toda 
división. 
52 En el lenguaje de la Jasidut: el líder de la generación es la “Iejidá” general de toda la generación, que 
revela la “Iejidá” de cada uno de los integrantes de la generación. 
53 Cabe señalar también Likutéi Sijot, vol. XXX, págs. 219–20, respecto de la unión que se produce por 
medio de un rey. 



cual54. Por ello, también los niños pequeños y los lactantes entonaron el cántico; y más 

aún: también los fetos en el vientre de sus madres, pues este cántico provino de la 

esencia existencial misma de Israel, en la que también están incluidos los fetos en el 

vientre materno. Es más: dado que la esencia del feto en el vientre es literalmente igual 

a la del más grande de los grandes, la pronunciación del cántico fue en plena igualdad, 

“sin diferencia ni separación”55. 

Puede decirse, que la novedad del Cántico del Mar fue que esta unión (que proviene 

de la esencia existencial de Israel) se manifestó de manera completamente revelada. 

Por ello, la unión se expresó a modo de cántico, que indica alegría, pues “la alegría 

rompe los límites”56: rompe las limitaciones y características individuales de cada uno y 

alcanza la esencia y el ser de su alma. Asimismo, la alegría indica “una dimensión de 

manifestación”57: por medio de la alegría en la pronunciación del cántico, esta unión se 

expresó de modo revelado (de modo análogo a la revelación de la Shejiná entonces, que 

fue tal, que la veían literalmente, como está dicho58: “Este es mi Di-s…”, “lo señalaban 

con el dedo”). 

Así sea también para nosotros: que merezcamos pronto pronunciar el “décimo 

cántico”59, cuando “una gran congregación60 retornará aquí”, en la Redención Verdadera 

y Completa, por medio del Mashíaj Tzidkeinu, pronto en nuestros días, literalmente. 

 

(De una Sijá de Shabat Parshat Beshalaj 5748 – 1988) 

 

 

 

 

 

 

 
54 Puede decirse que las tres modalidades (opiniones) respecto de la forma de entonar el cántico 
corresponden a tres modalidades de revelación del “punto judío” (como se explicó en otro lugar): a) la 
revelación del “punto judío” por sí mismo (por encima del intelecto); b) la revelación opera sobre el 
intelecto, de modo que los “supuestos” de su intelecto se ajustan al “punto judío”, pero se siente que su 
fuente (no está en el intelecto como tal, sino) en el “punto judío”; c) el “punto judío” permea toda su 
esencia y realidad, de modo que el intelecto, por sí mismo, comprende conforme a lo exigido por el 
“punto judío” (véase Likutéi Sijot, vol. VIII, pág. 5 en adelante. Y en más fuentes). 
55 Véase también Maamarím del Miteler Rebe, Vaikrá, pág. 330. 
56 Véase extensamente en Serie de Discursos Jasídicos “Sameaj Tesamaj” 5657 (Séfer HaMaamarím), pág. 
223 en adelante. 
57 Torá Orá, nuestra Parashá, 62a. Véase extensamente la serie citada en la nota 56, al comienzo (pág. 173 
en adelante). 
58 15:2, y Rashi allí. 
59 Mejilta de nuestra Parashá aquí. Y en más fuentes. 
60 Irmiahu 31:7. 



 

 

 

 

 

 

 

RESUMEN DE LA SIJÁ 

 

EL CORAZÓN DEL PUEBLO 
 

   En nuestra Sección Semanal la Torá relata cómo el pueblo judío cantó después del 

cruce del Mar de los Juncos. El Talmud presenta tres opiniones sobre cómo cantaron. Rabí 

Akivá dice que Moshé cantó toda la canción y el pueblo solo respondía con el estribillo 

“Cantaré a Di-s”. Rabí Eliezer dice que Moshé decía cada frase y el pueblo la repetía 

exactamente. Rabí Nejemia dice que Moshé inició y luego todos cantaron juntos al 

unísono con espíritu Divino que se posó sobre todos. 

   Acerca de esto surgen los siguientes interrogantes: ¿Por qué discuten sobre esto? 

¿Qué significado más profundo hay detrás de estas interpretaciones? Y particularmente 

sobre Rabí Nejemia: si todos tenían inspiración divina y sabían qué cantar, ¿para qué 

necesitaban que Moshé empezara? El Talmud incluso dice que los bebés y fetos cantaron, 

demostrando que la inspiración era universal y directa. 

   El Or HaJaim explica que los judíos se dijeron unos a otros: “¡Digamos la canción 

juntos!” de manera tan unificada que fueran “como un solo hombre”. Por eso la canción 

dice “Cantaré a Di-s” (en singular) y no “Cantemos a Di-s” (en plural). Esta unidad 

trascendió todas las diferencias: desde el sabio más grande hasta el feto en el vientre 

materno. 

   Precisamente porque se requería una unidad tan profunda, era indispensable que 

Moshé comenzara. Moshé no era el Nasí HaDor, el líder de la generación en cuya alma 

están contenidas todas las almas de la generación. “Moshé es Israel e Israel es Moshé”, 

porque el Nasi es el todo. Esta unidad que existe dentro del Nasi está en un nivel superior 

a las divisiones que hay entre las personas. Al iniciar el canto, Moshé activó esta profunda 

conexión y unidad esencial en cada miembro del pueblo, permitiéndoles cantar “como un 

solo hombre”. 

   Las tres opiniones se reinterpretan a la luz de esta unión: todos concuerdan en que 

Moshé debía empezar para activarla y que el canto expresaba la unión con Moshé. La 

diferencia radica en cómo se manifestó. Rabí Akivá ve la autoanulación total ante Moshé 

como máxima expresión de unidad, por eso, el pueblo solamente contestaba “Cantaré a 



Di-s”. Rabí Eliezer cree que la unión se manifiesta cuando el pueblo se une a Moshé, pero 

participando activamente. Rabí Nejemia sostiene que la máxima unidad se logra cantando 

junto con Moshé, sin separación temporal ni de contenido. 

   Hay diferencia entre Ahavat Israel (amor al prójimo judío, donde hay dos personas 

distintas) y Ajdut Israel (unión entre los judíos, donde todo el pueblo es una sola realidad). 

El Tania explica que la unión proviene de que todas las almas comparten una misma 

fuente en Di-s: “Un solo Padre para todas”. Sin embargo, el nivel de unidad al que apunta 

el Tania, basado en la fuente del alma, se remite a que cada alma judía es “una parte de 

Di-s Mismo, tal cual”, y así como Di-s es Unidad Absoluta, así es la esencia de las almas en 

su raíz más profunda. 

   Hay diferencia entre los Sabios (como “cabezas de la generación”, que proveen guía 

adaptada a cada persona) y el Nasí HaDor (como el corazón, que bombea la vitalidad a 

todas las partes). Moshé provee la esencia misma de la vitalidad espiritual, absolutamente 

igual en cada judío, conectando las almas con el Di-s Único, una dimensión que trasciende 

completamente cualquier división. 

   Cuando Moshé abrió el Canto del Mar, activó ese “punto esencial judío” en cada 

judío. Por eso incluso los fetos cantaron: el canto no venía del intelecto sino del ser judío 

esencial. La simjá (alegría) del canto “rompe barreras” y permite que aflore la esencia más 

profunda del alma, haciendo manifiesta la unión normalmente oculta. 

 
(Resumen de la primera Sijá de Parshat Beshalaj vol. 31) 

 

 

 

 


