Bsd.
Beshalaj
Volumen XXXI - Sija 1

1. Nuestros Sabios ensefiaron': Rabi Akiva expuso que, en el momento en que los
Hijos de Israel ascendieron desde el mar (después de su particion), se dispusieron a
entonar un cantico; ¢de qué modo lo entonaron? Como un mayor de edad que recita
el Halel? (para hacerlos cumplir con su obligacién; asi lo explica Rashi), ellos respondian
tras Moshé solo los encabezados (Halelu-yd?®): Moshé dijo: “Cantaré a Di-s”4, y ellos
dijeron tras él: “Cantaré a Di-s”. Moshé dijo: “Pues se ha exaltado sobre todo”>, y ellos
dijeron: “Cantaré a Di-s”, y asi sucesivamente frase por frase, después de las palabras del
cantico dichas por Moshé, ellos decian “Cantaré a Di-s”. Rabi Eliezer, hijo de Rabi losi el
Galileo, sostiene que lo pronunciaron como un nifio que recita el Halel?, y ellos
respondian tras él todo lo que él decia: Moshé dijo: “Cantaré a Di-s”, y ellos dijeron:
“Cantaré a Di-s”; Moshé dijo: “Pues se ha exaltado sobre todo”, y ellos respondian:
“Pues se ha exaltado sobre todo”. De esa forma repitieron cada frase que Moshé decia.
Rabi Nejemia opina que lo entonaron como el escriba que dirige el Shemd en la
sinagoga: él comienza y los presentes responden tras él (“Y todos recitaron juntos®, asi,
reposo sobre todos el espiritu Divino®... y se inspiraron unadnimemente para recitar
juntos todo el cantico tal como esta escrito”; asi lo explica Rashi).

Es decir: los tres Sabios concuerdan en que Moshé inicié la pronunciacién del cantico
antes que todo el pueblo, tal como se desprende de las palabras del versiculo: “Entonces
canté Moshé y los Hijos de Israel” — |a Escritura lo antepuso a Moshé aparte’. La
controversia reside en la modalidad de la continuacion del cantico por parte de los
judios: segun Rabi Akiva, la pronunciacion de todo el cantico fue exclusivamente de
Moshé, y el pueblo solo respondia “Cantaré a Di-s”; segun Rabi Eliezer, también los
judios pronunciaron todo el cantico, pero después de -y a modo de “respuesta” a—la

1 Baraitd, Sota 30b (pero en la Mishnd alli 27b solo se citan las opiniones de Rabi Akiva y de Rabi Nejemia).
Véase (las versiones y las opiniones): Toseftd alli 6:2. lerushalmi alli 5:4. Mejilta y lalkut Shimoni, nuestra
Parash3, sobre el versiculo (15:1). Y en mas fuentes. No es este el lugar para extenderse sobre el tema.
2Véase Suca 38b.

3 Asi figura en Rashi. Véase también Rashi a Suca alli.

4 Nuestra Parasha 15:1.

5 Asi figura en Rashi. En Toseftd citada en la nota 1 (transcrita en Tosafot alli, donde comienza “Rabi
Nejemia”) se interpreta la opinion de Rabi Nejemia de otra manera. Véase lo sefialado en la nota

1. Maharsha, Jidushéi Agadot a Sota alli. Y en mas fuentes. No es este el lugar para extenderse al
respecto.

6 Esto se explicita en Mejilta de nuestra Parasha alli, segun la opinion de Rabi Nejemia. Véase la nota 8.

7 Véase Shemot Rabd sobre el versiculo (al final de 23:9). Véase también mas adelante, en el parrafo 2, la
ensefianza de Mejilta.



pronunciacion de Moshé; en cambio, segiin Rabi Nejemia, Moshé Rabeinu solo inicio la
recitacion del cantico, y luego todos juntos entonaron el cantico entero.

El debate se vincula con la interpretacion de la expresion “de este modo” del
versiculo (“Entonces? canté Moshé y los Hijos de Israel este cantico a Di-s, y dijeron de
este modo: ‘Cantaré a Di-s’”), como se explica en la Guemara alli: “¢En qué discrepan? —
Rabi Akiva sostiene: ‘De este modo’ se refiere a la primera frase (“Cantaré a Di-s”); Rabi
Eliezer, hijo de Rabi losi el Galileo, afirma: ‘De este modo’ se refiere a cada frase; Rabi
Nejemia asevera: ‘Y dijeron’ — quiere decir que dijeron todos conjuntamente; ‘De este
modo’ — que Moshé comenzé primero”. Es menester comprender, cual es la I6gica de su
discrepancia en la interpretacion de este versiculo. Ademas, del hecho mismo de que el
versiculo nos da a entender (mediante la expresion “de este modo”) la modalidad de la
pronunciacidon del cantico (qué dijo Moshé y qué dijeron Israel) se desprende que hay
aqui una diferencia practica, tanto en la pronunciacion del cantico como en su
contenido; es necesario entender, entonces, cual es la diferencia practica en el
contenido del cantico: como (y bajo cual de las tres modalidades seiialadas) lo
entonaron.

También requiere explicacion la posicidon de Rabi Nejemia: él dice que Moshé solo
“comenzo la entonacidn del cantico” para marcar el inicio del mismo a los Hijos de Israel,
pero luego lo entonaron “todos juntos”; éen qué consiste esta “apertura” de Moshé
Rabeinu?

Segun Rabi Akiva o segulin Rabi Eliezer, puede decirse sencillamente que los judios no
conocian por si mismos las palabras del cantico y, por ello, debian responder tras
Moshé?2 (ya fuera si solo respondian “Cantaré a Di-s”, o si respondian tras él todas las
palabras del cantico). Sin embargo, segiin Rabi Nejemia, que afirma que “reposé sobre
todos el espiritu Divino... y se inspiraron undnimemente para recitar juntos todo el
cantico tal como esta escrito”, no habria, en apariencia, necesidad de la “apertura” de
Moshé para que conocieran las palabras del cantico®. [Esto se refuerza, ademas, segtn

8 Véase también Mejilta de nuestra Parasha sobre el versiculo: solo en la opinién de Rabi Nejemia se
menciona que “poso el espiritu Divino sobre Israel”, a diferencia de las demas opiniones*

(véase Maharshd, Jidushéi Agadot a Sota alli). Sin embargo, conforme a esto habria que decir, a primera
vista, que discrepan con la interpretacién segun la cual también los nifios pequefios, etc., y los fetos
dijeron el cantico (como se explicara en el interior de la Sijd). En Guemarad Berajot 50a se explicita que
Rabi Akiva sostiene* como Rabi Meir que también los fetos dijeron el cantico, y de alli parece
desprenderse que esto es asi para todas las opiniones (véase Zohar, nuestra Parasha, 60a). Véase la nota
20.

*) Nétese que en la edicion de Mejilta de Horowitz alli, fue transcrita la formulacion “poso el espiritu
Divino...” también segun la opinion de Rabi Akiva.

9 Cabe sefialar lo que figura en lerushalmi Sota alli: “¢Qué viene a enseiiar ‘de este modo’? (‘Pues todos
dijeron el cantico por si mismos, como Moshé’, asi explica Korbdn HaEdd). ‘De este modo’: para las
generaciones”. Esto no concuerda con el Talmud Babli, que interpreta (seguin Rabi Nejemia): ““de este



se expone a continuacién en la Guemard alli*’: “También los nifios pequefios y los
lactantes dijeron el cantico”; e incluso mas, el Talmud agrega que “también los fetos en
el vientre de sus madres cantaron”; de hecho, en ellos no cabe decir que lograron
inspirarse en la recitacion del cantico por haberlo escuchado de Moshé; mas bien, esto
sucedio a raiz del espiritu Divino que reposo sobre ellos (como se explica en

la Guemard alli't, que su pronunciacién del cantico fue consecuencia de la visién de

la Shejina (Presencia de Di-s) pues “vieron la Shejind... y cantaron...; el vientre materno
se les volvié como un espejo luminoso y vieron”)]. Entonces, segun Rabi Nejemia, écual
es, el contenido y el propésito de la “apertura” por parte de Moshé!2?

2. Sobre el versiculo: “Entonces canté Moshé y los Hijos de Israel este cantico a Di-s,

12

y dijeron de este modo: ‘Cantaré a Di-s’”, el Or HaJaim interpreta: “Y dijeron de este
modo: ‘Cantaré’: esto significa que se ‘dijeron’ unos a otros que debian cantar ‘de este
modo’. Ellos se invitaron mutuamente a entonar el cantico juntos, sin ninguna diferencia
ni separacion, hasta el punto de ser como una sola persona, aunque fueran muchos. Asi,
se inspiraron undnimemente, y en la practica dijeron ‘Cantaré’ en singular!3, como si
fuesen una sola persona; pues, de no ser asi, habrian dicho ‘Cantaremos’”.

Esto implica que la pronunciacién del cantico tuvo un caracter singular: todo Israel lo
dijo en plena igualdad, literalmente como una sola persona, “sin diferencia ni
separacion”. Y segun las palabras de nuestros Sabios citadas anteriormente —que
también los nifios pequeios y los lactantes, e incluso los fetos en el vientre de sus
madres, entonaron el cantico— se desprende que, en la pronunciacidn del cantico, hubo
un estado de unidad absoluta, sin ninguna “diferencia ni separacion”, entre el mas
grande de los grandes y el mas pequeiio de los pequeios, hasta los fetos en el vientre de
sus madres.

Con esto puede explicarse por qué, segun todas las opiniones, la pronunciacion del
cantico por parte de los Hijos de Israel fue precedida por la “apertura” de Moshé: una
unidad absoluta como esa, en la que todo Israel sea como una sola persona —desde los

modo’: que Moshé comenzé primero”. Véase también el Targum a Shir HaShirim, al comienzo, donde se
expresa que Moshé con los Hijos de Israel “comenzaron todos y dijeron conjuntamente el cantico”.

10 yéase también Toseftd e lerushalmi (y Mejilta) alli.

11 30b en adelante.

12 En sentido llano, podria decirse que se trata de una cuestion de cortesia: aguardaron a que Moshé
comenzara (véase Rashi a Sota alli, donde comienza “Leemér”’: “Después de que se les dio permiso de
decir...; después de que el sabio comenz”). Sin embargo, en apariencia, no es una explicacién suficiente,
pues para ello no habria sido necesario que el versiculo lo subrayara (y resulta forzado decir que esto
mismo viene a ensefiar el versiculo: que es preciso aguardar a la apertura del sabio).

13 Cabe seiialar lo que dice Rashi a Itré (19:2): “Como una sola persona, con un solo corazén”. Véase mas
adelante la nota 51.



mas grandes hasta los mas pequeiios, incluyendo los fetos en el vientre de sus madres—
solo puede producirse por medio de Moshé Rabeinu.

La explicacidn es la siguiente:

En vista de que Moshé Rabeinu es la cabeza y el Nasi, lider de la generacidn, él
abarca a toda la generacién como una sola entidad; en palabras de Rashi'*: “Moshé es
Israel e Israel es Moshé... pues el Nasi de la generacion equivale a toda la generacion,
dado que el Nasi lo es todo”. Esta union de todos los judios (tal como estan contenidos
en Moshé) es de una indole que trasciende cualquier segmentacion: el lider, Nasi, como
su nombre lo indica, esta menusé, elevado y separado del pueblo (“Mas alto que todo el
pueblo, desde sus hombros hacia arriba”*); por ello, la unién de los judios tal como
estan contenidos en él radica en una unidad por encima de toda diferencia: hombres,
mujeres y nifios en pie de igualdad, a modo de “Iguala'® completamente al pequefio y al
grande”.

Por consiguiente, al abrir Moshé Rabeinu el cantico de los Hijos de Israel —de modo
que la pronunciacion del cantico por parte de ellos provino por medio de él y con su
fuerza— obroé que la entonacion del mismo por parte de “toda la generaciéon” fuese en
igualdad plena (tal como estdn contenidos en Moshé'’), como una sola persona, “sin
diferencia ni separacion”.

Cabe decir que esta es también la intencidon de Mejilta sobre el versiculo: “Entonces
cant6 Moshé y los Hijos de Israel”: “Moshé equivale a todo Israel, e Israel equivale a
Moshé en el momento en que entonaron cantico”. En efecto: para explicar la aparente
redundancia en el lenguaje del versiculo (“Moshé y los Hijos de Israel”, siendo que
Moshé esta incluido en los Hijos de Israel) habria bastado, a primera vista, con explicar
que “Moshé equivale a todo Israel”'8, Sin embargo, del hecho de que Mejilta establezca
(no solo que “Moshé equivale a todo Israel”, sino) también que “Israel equivale a Moshé
en el momento en que entonaron cantico”, se desprende que la intencidon de Mejilta es
explicar que Moshé y los Hijos de Israel se igualaron en la pronunciacién del cantico®®.
En este contexto, es coherente pensar, que esta igualdad provino de que los Hijos de
Israel sintieron que “Moshé es Israel e Israel es Moshé”: que todos estan contenidos en
la realidad de Moshé (y esto es lo que los unifica en una unidad absoluta y los hace una
sola realidad).

14 Jukat 21:21.

15| Shmuel 9:2 (véase alli 10:23). Véase Or HaTord, Vaiera (vol. V), pag. 764b. Shir HaShirim (vol. Il), pag.
414 en adelante. Y en mas fuentes.

16 Lenguaje del poema liturgico: “El que sostiene la mano”.

17 yvéase también Shaj a la Tora aqui: “Inspiraron su intencion con que dijo Moshé, pues todos estan
contenidos en él... ya que sus almas son chispas de su alma”. Cabe seiialar: Maamarim del Alter Rebe
5566, pag. 150. Torat Jaim, nuestra Parasha, pag. 226a—b.

18 yéase la segunda opinidon en Mejilta alli: “Que Moshé dijo el cantico en representacion de todo Israel”.
19 yéase también la explicacion de Merkévet HaMishné a Mejilta alli.



Esta es la intencion de la conclusion de Mejilta: “E Israel equivale a Moshé en el
momento en que entonaron cdntico”: la pronunciacién del cantico por medio de la
(apertura de) Moshé (“Moshé es Israel”) obro sobre Israel que fuesen “equivalentes a
Moshé”; es decir, que se asemejaran y se unificaran en la pronunciacion del cantico con
Moshé (puesto que “Israel es Moshé”).

3. A la luz de esta introduccidn, pueden explicarse las tres opiniones mencionadas
respecto de la modalidad en que se entono el cantico:

Dado que la pronunciacién del cantico debia ser de una manera singular, de modo
que todos lo dijeran en una unidad absoluta, por ello, seguin todas las opiniones: (a) la
“apertura” del cantico fue por medio de Moshé (quien opera la unidad y la igualdad de
todo Israel)??; (b) la pronunciacién misma del cantico por parte de Israel se dio de una
manera en la que se unificaron con (el cantico de) Moshé, pues sintieron que toda su
realidad es Moshé, “Israel es Moshé” (la consumacién plena de la union entre los
judios). La controversia radica, entonces, en el grado y la modalidad del vinculo de la
pronunciacidén del cantico de Israel — con Moshé Rabeinu:

Segun Rabi Akiva, la pronunciacién del cantico entero fue de Moshé Rabeinu, e Israel
solo respondia: “Cantaré a Di-s”. Esto significa que todo Israel “cumplié” su obligacién
de entonar el cantico mediante la pronunciacién de Moshé®. Desde la perspectiva de
Rabi Akiva, esta es la plenitud de la unidn: cuando adopta la forma de una sumisién y
anulacidn absoluta, hasta el punto de “cumplir” mediante el cantico de Moshé, siendo
ellos Gnicamente “los que responden tras é1”2%, En ello se enfatiza que toda la realidad
de Israel no es sino la realidad de Moshé.

Segun Rabi Eliezer, “respondian tras él todo lo que él decia”, pues sostiene que la
plenitud de la unificacion se alcanza cuando los Hijos de Israel sienten esta unidad
también tal como se hallan en su propio nivel. En la modalidad anterior —en la que
respondian tras él (solo) “Cantaré a Di-s”— se subraya que los judios, tal como se
encuentran en su propio nivel (y desde su propia realidad), no estan en un estado de
unidad absoluta; la unidad depende de que ellos solo “respondan” tras Moshé con
anulacién absoluta?2. Por ello, Rabi Eliezer sostiene que pronunciaron todo el cantico

20 Conforme a lo explicado en el interior de la Sijd, puede decirse que, seglin todas las opiniones, el pueblo
judio dijo el cantico con espiritu Divino [asi figura también en forma general en Shemot Rabd (22:3; 23:2)
sobre el versiculo: “Y creyeron en Di-s” (pero en Mejilta sobre el versiculo es un dicho de Rabi Nejemia).
Véase Zohar, nuestra Parasha, alli. Alshij y Shaj a la Tora aqui]. La razén por la cual respondian tras Moshé
es su completa sumision y unién con Moshé, como se explica en el interior de la Sijd.

21 Cabe sefialar lo explicado en otro lugar (Likutéi Sijot, vol. XXIIl, pag. 233) respecto de la recitacion

del Halel (por medio de responder Halelu-yd). Véase alli.

22 Cabe decir, que Rabi Akiva sostiene que la pronunciacion de todo el cantico por parte de todo Israel (por
si mismos) disminuye el nivel de unidn que se alcanza mediante una sola pronunciacion de Moshé. Rabi
Eliezer sostiene que esta union puede revelarse en la realidad (y la pronunciacién) de los Hijos de Israel,



como Moshé, pero precisamente bajo el modo de “respuesta” a la entonacidn de
Moshé, es decir, en dependencia del cantico de Moshé.

Rabi Nejemia, en cambio, piensa que incluso el cantico de los Hijos de Israel en
forma de respuesta a Moshé aln no representa la maxima expresion de unidad, en la
medida en que se perciba en ellos que “Israel es Moshé”, puesto que siguen siendo
unicamente quienes responden tras él. Por ello, segiin Rabi Nejemia, lo dijeron “todos
juntos”, sin ninguna divisidn en absoluto, lo cual enfatiza que “Moshé es Israel e Israel
es Moshé”?? [solo que esto mismo se revelé por medio de que Moshé Rabeinu “abrié” la
pronunciacion del cantico, como se explicé anteriormente].

4. La unidn del pueblo judio producida precisamente por medio de Moshé Rabeinu,
se comprendera con mayor profundidad al introducir una explicacidn adicional sobre el
concepto de “ajdut Israel, union del pueblo de Israel”. Tal como se ha explicado en
varias ocasiones, hay en esto dos aspectos:

a) La mitzvad consiste en el amor al préjimo judio (“Amaras a tu préjimo como a ti
mismo”?3). En este plano aun hay dos personas separadas: el que ama y el amado (solo
que el amor es “como a ti mismo”).

b) La razén por la que puede haber un amor “a tu préjimo como a ti mismo” radica
en el concepto de “ajdut Israel”, cuyo significado es que todo Israel constituye una sola
realidad, literalmente como una sola persona.

Dentro de esto mismo hay varias modalidades (y niveles):

En el Tania?, el Alter Rebe explica que la unién de los judios proviene de que las
almas? “son iguales y tienen todas un mismo Padre; en virtud de su raiz en el Di-s
Unico, todos los de Israel son llamados hermanos?® literalmente?’, solo que los cuerpos®
son distintos”.

Ahora bien, en el Talmud lerushalmi?® se explica que “todo Israel es un solo
cuerpo”?? (y para ello, alli se trae la analogia de dos manos de un mismo cuerpo), lo cual,

pero solo cuando se siente que viene a modo de “respuesta” al cantico de Moshé. Rabi Nejemia dice que,
dado que “Moshé es Israel e Israel es Moshé”, también en su pronunciacién “todos juntos” se siente una
unidad absoluta con el cantico de Moshé. Véase mas adelante la nota 54 (expresado en palabras de la
Filosofia Jasidica).

23 Kedoshim 19:18.

24 Cap. 32.

25 Véase también Radbaz a las Leyes de los Rebeldes 2:4.

26 Véase Maimonides, Leyes de Donativos a los Pobres 10:2.

27 No solo “cercanos” o “semejantes” (como en Lej Leja 13:8 y en Rashi alli).

28 Nedarim 9:4.

23 palabras de Korbdn HaEda alli. De modo similar figura en Radbaz (citado en la nota 25). Avarbanel a
lehoshua, “séptima seccion”. Y en mas fuentes. Véase Tania, Igueret HaKodesh, al final del cap. 22 (seguin
Parashat Shoftim 20:11). Alli, cap. 31. Extensamente: Séfer HaMitzvot del Tzemaj Tzedek, Mitzvat Ahavat
Israel.



en apariencia, constituye una modalidad mas elevada de la unidén entre los judios. Pues
el hecho de que “todos los de Israel sean llamados hermanos literalmente” por tener
“un solo Padre para todas las almas”, indica solo que su “Padre” (la raiz y fuente de
todas las almas) es uno; pero los judios por si mismos, tal como se encuentran en su
lugar, estan diferenciados (“tienen todas un mismo Padre”: son muchos), aunque en
realidad son “como hermanos literalmente” [si bien el amor entre hermanos no es como
el amor hacia un extrafio, sino que es un amor esencial, como dice el versiculo®: “Ta
eres mi propio ser y mi propia carne”, con todo, siguen siendo personas distintas y
diferenciadas]. En cambio, cuando se afirma que todo Israel es un solo cuerpo, porque
todo Israel es “una sola estructura integra”3!, no existe en ellos —incluso tal como se
halla cada uno en su lugar— ni siquiera la diferenciacion propia de los hermanos; son una
sola realidad: “un solo cuerpo”.

Conforme a esto, requiere explicacion: é¢por qué el Alter Rebe no mencioné en
el Tania que todo Israel es “una sola estructura integra”, “un solo cuerpo”, y escribié
unicamente que “todas las almas tienen un solo Padre y por ello todos los de Israel son
llamados (solo) hermanos”?

5. Puede decirse que la explicacidn es la siguiente:

El hecho de que “todas las almas de Israel son llamadas hermanas en el mas pleno
sentido de la palabra”, no fue traido alli en el Tania para definir la esencia y el nivel del
amor (que el amor al préjimo judio debe ser como el amor entre hermanos), sino
unicamente como prueba de que “todas las almas tienen un solo Padre”. Por ello, alli no
se cita el enunciado de que “todo Israel es un solo cuerpo”, puesto que el amor del que
se habla en el Tania alli —que proviene de que “tienen un solo Padre para todas”— es
mas elevado incluso que el de “todo Israel es un solo cuerpo”.

La légica del asunto es la siguiente: lo que se menciona en el Tania alli acerca de la
unidad de las almas judias en su raiz y fuente (“un solo Padre para todas”) es para
explicar que el amor al préjimo judio, tal como cada uno se encuentra en su lugar (cada
cual en su situacién material y estado espiritual), puede surgir del sentimiento de la
“igualdad” y unidad de todas las almas judias, asi como se da “por la raiz de sus almas
en el Di-s Unico”?2. A esto apunta la precision de la expresion del Alter Rebe: el “amory
fraternidad verdaderos” se producen (no solo cuando se fortalece el alma por sobre el

30 Vaietzé 29:14.

31 |ikutéi Tord, comienzo de Nitzavim, y en varios lugares. Véase, en particular, Likutéi Sijot, vol. XXX,
pags. 218-19.

32 yéase el Maamar “Ele Toldot” 5672 (Séfer HaMaamarim 5672-5676, pag. 50): “Que por la raiz de sus
almas en el Di-s Unico, también en su despliegue (al investirse en cuerpos) son afines”. Véase alli. Asi se
desprende también de la expresion de mi suegro, el Rebe —cuyo Hiluld es el 10 de Shevat-, citado mas
adelante en la nota 35.



cuerpo, sino) cuando la persona eleva y enaltece el alma “mas y mas, hasta su origen y
su raiz...”33; porque entonces siente la raiz de su alma (en “un solo Padre”).

Es evidente que la unidad derivada de “un solo Padre para todas” es mas elevada
que la unidad de “todo Israel es un solo cuerpo”. Pues incluso el nivel de unién producto
de que los judios son literalmente un solo cuerpo (no solamente hermanos) no es una
unidad absoluta, ya que incluso en un solo cuerpo existe la diferenciacion de sus
miembros, hasta diferencias de un extremo al otro: como la cabeza en relacion con los
pies. En cambio, tal como las almas de Israel estan contenidas en su raiz, en “un solo
Padre”, ello estad por encima de toda segmentacién3*. Con mayor razén aun, en virtud de
la verdadera raiz del alma en el “Di-s Unico”?’ (pues el alma de cada judio es “una parte
de Di-s de lo Alto, tal cual”®): asi como “Di-s es Unico”, siendo la simplicidad no
compuesta absoluta®’, mas alla de toda divisién y segmentacion, asi también respecto
de las almas de Israel (que son “una parte de Di-s de lo Alto, tal cual”), el concepto de
unién entre ellas “en funcién de la raiz de las almas en el Di-s Unico” es a modo de un
solo punto, completamente por encima de cualquier tipo de division y clasificacion.

6. Ahora bien: la fuerza para un servicio tan elevado —elevar y exaltar el alma hasta
que sienta su raiz en el Di-s Unico— proviene del apego a los Sabios, tal como lo explicé
el Alter Rebe38 respecto de lo que dijeron nuestros Sabios sobre el versiculo®®: “‘A El te
uniras’, que todo el que se une a un Sabio (de la Tord), la Escritura lo considera como si
realmente se hubiese unido a la Shejind”. Pues por medio de la unién a los Sabios de la
Tora (“quienes son los tzadikim y los Sabios, cabezas de los Hijos de Israel de su

33 Continua: “... y también extender la luz infinita... en la fuente de las almas de todo Israel”. Cabe sefialar
lo que escribié antes: “éQuién conoce la grandeza y la elevacion del alma y del espiritu en su raiz y su
fuente...?”.

34 Véase Tania, cap. 2, donde se compara con un hijo que procede del cerebro del padre. Véase alli.

35 No solo “un solo Padre”: el nivel de jojmd, que es fuente de diferenciacién. Cabe decir que esto esta
insinuado en las palabras del Tania alli: “Que todas son iguales”. Véase Séfer HaMaamarim 5669 (pag.
73): “Que son iguales, es decir, en su esencia misma”; la esencia que trasciende las manifestaciones.
Profundicese alli. Véase también una carta de mi suegro, el Rebe (Kovetz Mijtavim de los Tehilim, al
comienzo; Igrot Kodesh suyo, vol. Il, pag. 524): “Las almas se aman unas a otras por ser literalmente una...
desde la esencia de la Divinidad, que es la Esencia —bendito sea— que las contiene; y esta es la
comprension del dicho... que las almas son iguales”.

36 palabras del Tania, al final del cap. 2 (sobre la base de la expresion del versiculo en Job 31:2, pero afiade
la palabra “literalmente”). Véase extensamente Shefa Tal, en la introduccion.

37 Véase Maimonides, Leyes de los Fundamentos de la Tora 1:7. Alli 2:10.

38 Tania, al final del cap. 2.

39 Ekev 11:22. Sifri y Rashi sobre el versiculo. Ketuvot 111b. Maiménides, Séfer HaMitzvot, Precepto
Positivo 6. Maimdnides, Leyes del Caracter Humano 6:2. Shuljdn Aruj del Alter Rebe, Oraj Jaim, alli, inc. 4.
Cabe seialar lo que dice Mejilta de nuestra Parasha sobre el versiculo: “Y creyeron en Di-s”: “Que todo el
que cree en el pastor fiel es como si creyera en Aquel que dijo y se hizo el mundo”.



generacion”?%) las almas del pueblo se unen “a su esencia primera y a su raiz” en lo Alto
(como se explica extensamente en el Tania).

Cabe decir que, en esto mismo, hay una diferencia entre los Sabios de la Tora en
general (“las cabezas de los Hijos de Israel de su generaciéon”) y el Nasi, lider de la
generacion (como Moshé Rabeinu).

Ill

Esto se comprendera prologando lo que vemos en varias fuentes que el “rey” es
comparado con el “corazén”*! (como esta insinuado en las palabras de Maimdénides*?*:
“Su corazon (el del rey) es el corazén de toda la congregacion de Israel”). La razén
sencilla es que, asi como la vitalidad de todo el cuerpo depende del corazén, de la
depende del rey.

Sin embargo, esto requiere explicarse mejor: la vitalidad del cuerpo depende

III

misma forma la vitalidad de “toda la congregacidn de Israe

principalmente del cerebro, que esta en la cabeza (del cual se extiende vitalidad a todos
los miembros del cuerpo, también al corazén*3), entonces épor qué se compara al rey
con el corazén y no con el cerebro?

La explicacién podria ser la siguiente**:

La superioridad de la influencia del corazon en los miembros del cuerpo, en relacion
con la influencia del cerebro, es que la vitalidad que se extiende desde el corazén a un
miembro se extiende también a los demas. Pues del corazdn fluye sangre a todos los
6rganos (en la sangre se inviste la vitalidad del alma, “porque la sangre es el alma”%), y
esa misma sangre esta presente en todos los miembros, sin diferencia®. En cambio, la
vitalidad que fluye del cerebro en los miembros (de modo manifiesto) se da de manera
tal que cada 6rgano recibe la “vitalidad y fuerza” que le corresponden “segun su
condicién y configuracion: el ojo para ver, el oido para oir, la boca para hablar y los pies
para andar”%3,

Ill

Esta es la razén por la que el rey es comparado con el “corazéon”: porque, ademas de
que el rey provee a los habitantes del pais todas sus necesidades (a cada uno segun su

situacidn), el rasgo principal de la realeza es que la existencia misma del pais entero

40 palabras del Tania alli (al final de pag. 6b).
41 yéase Séfer letzird (6:2): “Corazén en el alma, como un rey en la guerra”. Bejaie, comienzo de nuestra
Parasha. Avarbanel, Parasha Shoftim, en la seccion del rey (en nombre de los fildsofos). Y en mas fuentes.
42 Leyes de Reyes 3:6.
En sentido llano, la intencién de Maimonides no es comparar al rey con el corazén de toda la congregacion
de Israel, sino afirmar: “Que su corazon —el del rey— es el corazon de toda la congregacion de Israel”; por
ello, “la Tora fue especialmente estricta respecto del desvio de su corazén”. Sin embargo, del hecho de
que “la Tora fue estricta” principalmente respecto del corazén del rey (porque “su corazoén es el corazén
de toda la congregacion de Israel”), se desprende que el vinculo esencial del rey con toda la congregacion
de Israel reside en el aspecto del corazon.
43 Tania, cap. 51.

éase (explicado de otra forma) Likutéi Sijot, vol. XIX, pag. en adelante.
4y licado de otra f Likutéi Sijot, vol. XIX 165 delant
45 parasha Reé 12:23. Y en mas fuentes.
46 Véase Likutéi Tord, Bamidbar 13a.



depende del rey*’, como el corazén que suministra la vitalidad esencial a todos los
miembros del cuerpo.

Cabe decir que, de modo analogo, esta es la diferencia, en lo espiritual, entre “las
cabezas de los millares de Israel en cada generacidon” y el Nasi de la generacidn: la
vitalidad espiritual que se extiende a los integrantes de la generacion por medio de los
Sabios (de la Tord) en general, “las cabezas de los millares de Israel de cada generacion”
(que son como “cabeza y cerebro respecto de las almas del pueblo”#), es a modo de
“alimento espiritual” para cada cual segun su nivel. Pero la novedad principal que se
introdujo en el pueblo judio mediante Moshé Rabeinu (el “lider de la generacion”) es
que de él se despliega la vitalidad espiritual esencial a todos los miembros de la
generacion, como la sangre que fluye del corazén®® a todos los 6rganos; pues él revela
en los judios el “punto judio”, el cual es literalmente igual en todo Israel.

De esto se entiende también en cuanto al vinculo de las almas del pueblo con su raiz
y fuente: que por medio de “las cabezas de los millares de Israel” en general las almas
del pueblo se vinculan con su raiz en lo Alto, se refiere al nivel de “un solo Padre para
todas”, donde el titulo “Padre”>? indica la relacidn (de raiz y fuente) con los hijos; esto
implica el origen de la segmentacién y diferencias “abajo”!, cuando las almas se invisten
cada una en su cuerpo. En cambio, Moshé Rabeinu (el Nasi de la generacion) vincula y
une a las almas judias con su raiz en el Di-s Unico, que estd mas alla®! de toda divisién y
diferencia®? (esto se relaciona con el “punto judio” que es literalmente igual en todo
Israel®3).

7. Sobre la base de todo lo anterior, también se comprende en cuanto a nuestro
asunto: la entonacion del cantico por parte de Moshé y los Hijos de Israel:

El hecho de que Moshé Rabeinu “abrié” la pronunciacién del cantico obré en todo
Israel que digan el cantico desde su “punto judio”, que es igual en todos los judios, tal

47 por ello, respecto del que se rebela contra el rey, el rey tiene autorizacién para darle muerte
(Maimanides, Leyes de Reyes alli 3:8), incluyendo también al que gesticula con el dedo ante el rey (Jaguiga
5b). Véase Likutéi Sijot, vol. IV, pag. 1050 en adelante. Vol. VIII, pag. 25. Y en mas fuentes.

8 Tania, cap. 2 (pag. 6b al comienzo).

49 Cabe sefialar lo explicado en varias fuentes, que la lejidd del alma mora precisamente en el corazén
(véase Serie de Discursos Jasidicos 5672, vol. |, cap. 35. Véase Tord Ord, Meguilat Ester desde el final de
94d en adelante. Shaaréi Ord, donde comienza “VeKivel”, cap. 16 en adelante. Y en mas fuentes).

50 yéase antes en la nota 35.

51 Cabe decir que esta es la explicacion de las dos expresiones: “Como un solo hombre, con un solo
corazon” (véase antes en la nota 13): “Como un solo hombre”, donde aun existe la diferenciacion de
miembros, cabeza y pie, etc.; “Con un solo corazon”: el punto de vitalidad que esta por encima de toda
division.

52 En el lenguaje de la Jasidut: el lider de la generacidn es la “lejidg”
revela la “lejidd” de cada uno de los integrantes de la generacion.
53 Cabe sefialar también Likutéi Sijot, vol. XXX, pags. 219-20, respecto de la unién que se produce por
medio de un rey.

general de toda la generacion, que



cual®®, Por ello, también los nifios pequefios y los lactantes entonaron el cantico; y mas
aun: también los fetos en el vientre de sus madres, pues este cantico provino de la
esencia existencial misma de Israel, en la que también estan incluidos los fetos en el
vientre materno. Es mas: dado que la esencia del feto en el vientre es literalmente igual
a la del mas grande de los grandes, la pronunciacién del cantico fue en plena igualdad,
“sin diferencia ni separacién”>>,

Puede decirse, que la novedad del Cantico del Mar fue que esta union (que proviene
de la esencia existencial de Israel) se manifesté6 de manera completamente revelada.
Por ello, la unién se expresé a modo de cantico, que indica alegria, pues “la alegria
rompe los limites”>®: rompe las limitaciones y caracteristicas individuales de cada uno y
alcanza la esencia y el ser de su alma. Asimismo, la alegria indica “una dimensién de
manifestaciéon”>’: por medio de la alegria en la pronunciacién del cantico, esta unién se
expreso de modo revelado (de modo andlogo a la revelacidn de la Shejind entonces, que
fue tal, que la veian literalmente, como esta dicho’®: “Este es mi Di-s...”, “lo sefialaban
con el dedo”).

Asi sea también para nosotros: que merezcamos pronto pronunciar el “décimo
cantico”>%, cuando “una gran congregacion® retornara aqui”, en la Redencién Verdadera
y Completa, por medio del Mashiaj Tzidkeinu, pronto en nuestros dias, literalmente.

(De una Sija de Shabat Parshat Beshalaj 5748 — 1988)

54 puede decirse que las tres modalidades (opiniones) respecto de la forma de entonar el cantico
corresponden a tres modalidades de revelacion del “punto judio” (como se explicé en otro lugar): a) la
revelacion del “punto judio” por si mismo (por encima del intelecto); b) la revelacién opera sobre el
intelecto, de modo que los “supuestos” de su intelecto se ajustan al “punto judio”, pero se siente que su
fuente (no esta en el intelecto como tal, sino) en el “punto judio”; c) el “punto judio” permea toda su
esencia y realidad, de modo que el intelecto, por si mismo, comprende conforme a lo exigido por el
“punto judio” (véase Likutéi Sijot, vol. VIII, pag. 5 en adelante. Y en mas fuentes).

55 Véase también Maamarim del Miteler Rebe, Vaikra, pag. 330.

56 Véase extensamente en Serie de Discursos Jasidicos “Sameaj Tesamaj” 5657 (Séfer HaMaamarim), pag.
223 en adelante.

57 Tord Ord, nuestra Parashd, 62a. Véase extensamente la serie citada en la nota 56, al comienzo (pag. 173
en adelante).

58 15:2, y Rashi alli.

59 Mejilta de nuestra Parasha aqui. Y en mas fuentes.

60 Irmiahu 31:7.



RESUMEN DE LA SUUA

EL CORAZON DEL PUEBLO

En nuestra Seccidn Semanal la Tord relata cémo el pueblo judio canté después del
cruce del Mar de los Juncos. El Talmud presenta tres opiniones sobre cémo cantaron. Rabi
Akiva dice que Moshé canto toda la cancién y el pueblo solo respondia con el estribillo
“Cantaré a Di-s”. Rabi Eliezer dice que Moshé decia cada frase y el pueblo la repetia
exactamente. Rabi Nejemia dice que Moshé inicid y luego todos cantaron juntos al
unisono con espiritu Divino que se posd sobre todos.

Acerca de esto surgen los siguientes interrogantes: ¢ Por qué discuten sobre esto?
¢Qué significado mas profundo hay detras de estas interpretaciones? Y particularmente
sobre Rabi Nejemia: si todos tenian inspiracién divina y sabian qué cantar, ¢para qué
necesitaban que Moshé empezara? El Talmud incluso dice que los bebés y fetos cantaron,
demostrando que la inspiracion era universal y directa.

El Or HaJaim explica que los judios se dijeron unos a otros: “iDigamos la cancion
juntos!” de manera tan unificada que fueran “como un solo hombre”. Por eso la cancion
dice “Cantaré a Di-s” (en singular) y no “Cantemos a Di-s” (en plural). Esta unidad
trascendié todas las diferencias: desde el sabio mas grande hasta el feto en el vientre
materno.

Precisamente porque se requeria una unidad tan profunda, era indispensable que
Moshé comenzara. Moshé no era el Nasi HaDor, el lider de la generacion en cuya alma
estdn contenidas todas las almas de la generacidn. “Moshé es Israel e Israel es Moshé”,
porque el Nasi es el todo. Esta unidad que existe dentro del Nasi estd en un nivel superior
a las divisiones que hay entre las personas. Al iniciar el canto, Moshé activé esta profunda
conexion y unidad esencial en cada miembro del pueblo, permitiéndoles cantar “como un
solo hombre”.

Las tres opiniones se reinterpretan a la luz de esta unién: todos concuerdan en que
Moshé debia empezar para activarla y que el canto expresaba la unidn con Moshé. La
diferencia radica en como se manifesté. Rabi Akiva ve la autoanulacidn total ante Moshé
como maxima expresién de unidad, por eso, el pueblo solamente contestaba “Cantaré a



Di-s”. Rabi Eliezer cree que la unién se manifiesta cuando el pueblo se une a Moshé, pero
participando activamente. Rabi Nejemia sostiene que la mdxima unidad se logra cantando
junto con Moshé, sin separacion temporal ni de contenido.

Hay diferencia entre Ahavat Israel (amor al préjimo judio, donde hay dos personas
distintas) y Ajdut Israel (union entre los judios, donde todo el pueblo es una sola realidad).
El Tania explica que la unidon proviene de que todas las almas comparten una misma
fuente en Di-s: “Un solo Padre para todas”. Sin embargo, el nivel de unidad al que apunta
el Tania, basado en la fuente del alma, se remite a que cada alma judia es “una parte de

III

Di-s Mismo, tal cual”, y asi como Di-s es Unidad Absoluta, asi es |la esencia de las almas en
su raiz mas profunda.

Hay diferencia entre los Sabios (como “cabezas de la generacion”, que proveen guia
adaptada a cada persona) y el Nasi HaDor (como el corazén, que bombea la vitalidad a
todas las partes). Moshé provee la esencia misma de la vitalidad espiritual, absolutamente
igual en cada judio, conectando las almas con el Di-s Unico, una dimensién que trasciende
completamente cualquier division.

Cuando Moshé abrié el Canto del Mar, activd ese “punto esencial judio” en cada
judio. Por eso incluso los fetos cantaron: el canto no venia del intelecto sino del ser judio
esencial. La simjad (alegria) del canto “rompe barreras” y permite que aflore la esencia mas

profunda del alma, haciendo manifiesta la unién normalmente oculta.

(Resumen de la primera Sijd de Parshat Beshalaj vol. 31)



